
2025 / № 4

СОВРЕМЕННЫЕ  
ФИЛОСОФСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

2025 / № 4

CONTEMPORARY  
PHILOSOPHICAL RESEARCH

ISSN 2949-5121 (print)

ISSN 2949-5121 (print)

ISSN 2949-5148 (online)

ISSN 2949-5148 (online)

Рецензируемый научный журнал. Основан в 1998 г.
Журнал «Современные философские исследования» включён в 
«Перечень рецензируемых научных изданий, в которых должны 
быть опубликованы основные научные результаты диссертаций 
на соискание учёной степени кандидата наук, на соискание учё-
ной степени доктора наук» Высшей аттестационной комиссии при 
Министерстве науки и высшего образования Российской Федера-
ции (См.: Список журналов на сайте ВАК при Минобрнауки России)  
по следующим научным специальностям: 5.7.1 – Онтология и теория 
познания (философские науки); 5.7.2 – История философии (философ-
ские науки); 5.7.6 – Философия науки и техники (философские науки); 
5.7.7 – Социальная и политическая философия (философские науки).

The peer-reviewed journal was founded in 1998
“Contemporary Philosophical Research” is included by the Supreme 
Certifying Commission of the Ministry of Science and Higher Educa-
tion of the Russian Federation into “the List of reviewed academic 
journals and periodicals recommended for publishing in correspond-
ing series basic research thesis results for a Ph.D. Candidate or Doc-
torate Degree” (See: the online List of journals at the site of the Su-
preme Certifying Commission of the Ministry of Science and Higher 
Education of the Russian Federation) on the following scientific speci-
alities: 5.7.1. – Ontology and theory of cognition (philosophical sciences); 
5.7.2. – The history of philosophy (philosophical sciences); 5.7.6. –  
The philosophy of science and technology (philosophical sciences);  

5.7.7. – Social and political philosophy (philosophical sciences).

Название журнала до сентября 2023 г.: Вестник Московского государственного
областного университета. Серия: Философские науки



Учредитель журнала:
Федеральное государственное автономное образовательное учреждение высшего образования

«Государственный университет просвещения»

Выходит 4 раза в год

Редакционная коллегия ISSN 2949-5121 (print)
ISSN 2949-5148 (online)

Главный редактор:
Бондарева Я. В. – д-р филос. наук, проф., Государственный 
университет просвещения
Заместитель главного редактора:
Губман Б. Л. – д-р филос. наук, проф., Тверской государ-
ственный университет
Ответственный секретарь:
Майкова В. П. – д-р филос. наук, проф., Московский госу-
дарственный технический университет им. Н. Э. Баумана 
(Мытищинский филиал)
Члены редакционной коллегии:
Беркут В. П. – д-р филос. наук, проф., Военная академия 
РВСН им. Петра Великого Министерства обороны Российской 
Федерации;
Виноградов А. И. – д-р филос. наук, проф., Мурманский ар-
ктический государственный университет;
Евстифеева Е. А. – д-р филос. наук, проф., Тверской государ-
ственный технический университет;
Ильин В. В. – д-р филос. наук, проф., Московский государ-
ственный технический университет им. Н. Э. Баумана;
Кондаков А. М. – д-р пед. наук, проф., член-корреспондент 
Российской академии образования, Институт мобильных об-
разовательных систем (ИМОС);
Костадинович Д. – д-р наук, доц., Университет Ниша (Сербия);
Кравченко В. В. – д-р филос. наук, проф., Московский госу-
дарственый лингвистический университет им. М. Тореза;
Курабцев В. Л. – д-р филос. наук, проф., Государственный 
университет просвещения;
Лебедев С. А. – д-р филос. наук, проф., Московский государ-
ственный университет им. М. В. Ломоносова;
Микосиба М. – д-р наук, почётный профессор, Университет 
Тиба (Япония);
Михалкин Н. В. – д-р филос. наук, проф., Московский госу-
дарственный психолого-педагогический университет;
Синенко В. Я. – д-р пед. наук, проф., академик Российской 
академии образования, Новосибирский институт повышения 
квалификации и переподготовки работников образования;
Янич М. – д-р наук, проф., Университет Ниша  
(Сербия)

Рецензируемый научный журнал «Современные 
философские исследования» – печатное издание, в котором 
публикуются статьи российских и зарубежных учёных по 
вопросам онтологии и теории познания, истории философии, 
философии науки и техники, социальной и политической 
философии. 

Журнал адресован преподавателям высшей школы, 
докторантам, аспирантам и всем, кто интересуется 
вопросами философии.

Журнал «Современные философские исследования» за-
регистрирован в Федеральной службе по надзору в 
сфере связи, информационных технологий и массо-
вых коммуникаций. Регистрационное свидетельство  
ПИ № ФС 77-73345.

Индекс журнала «Современные философские исследования»  
по Объединённому каталогу «Пресса России» – 40724.

Журнал включён в базу данных Российского индекса научного 
цитирования (РИНЦ), его текст доступен в научных электрон-
ных библиотеках “eLibrary” (www.elibrary.ru) и «КиберЛенин-
ка» (с 2017 г., www.cyberleninka.ru), а также на сайте журнала 
(www.philosmgou.ru).

При цитировании ссылка на журнал обязательна. Публика-
ция материалов осуществляется в соответствии с лицензией 
Creative Commons Attribution 4.0 (CC-BY). 

Ответственность за содержание статей несут авторы. Мнение 
автора может не совпадать с точкой зрения редколлегии се-
рии. Рукописи не возвращаются.

Современные философские исследования. – 2025. – № 4. – 152 с.

© Государственный университет просвещения, 2025.

Адрес редакции:
г. Москва, ул. Радио, д. 10А, офис 98
тел. (495) 780-09-42 (доб. 6101)
e-mail: sj@guppros.ru
сайт: www.philosmgou.ru 



ISSN 2949-5121 (print)
ISSN 2949-5148 (online)

Founder of the journal:
Federal State University of Education

Editorial board 

Issued 4 times a year

Editor-in-chief:

Ya. V. Bondareva – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Federal State 

University of Education

Deputy editor-in-chief:

B. L. Gubman – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Tver State University

Executive secretary of the series: 

V. P. Maikova – Dr. Sci. (Philosophy), Mytischi Branch of Bauman 

Moscow State Technical University

Editorial board:

V. P. Berkut – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Peter the Great Military 

Academy of the Strategic Missile Forces of the Ministry of Defence 

of the Russian Federation;

A. I. Vinogradov – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Murmansk Arctic 

State University;

E. A. Evstifeeva – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Tver State Technical 

University;

V. V. Ilyin – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Bauman Moscow State 

Technical University;

A. M. Kondakov – Dr. Sci. (Education), Prof., Corresponding 

Member of the Russian Academy of Education, Institute of Mobile 

Educational Systems;

D. Kostadinović – PhD, Assoc. Prof., University of Niš (Serbia);

V. V. Kravchenko – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Moscow State 

Linguistic University;

V. L. Kurabtsev – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., State University of 

Education;

S. A. Lebedev – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Lomonosov Moscow 

State University;

M. Mikoshiba – PhD, Honored Professor, Chiba University (Japan);

N. V. Mikhalkin – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Moscow State Uni-

versity of Psychology and Education;

V. Ya. Sinenko – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Academician of the 

Russian Academy of Education, Novosibirsk Teachers’ Upgrading 

and Retraining Institute;

M.  Janjić – Doctor of Philology, Prof., University of Niš (Serbia)

The peer-reviewed scientific journal “Contemporary Philosophical 
Research” is a printed edition that publishes articles of Russian 
and foreign scientists, including but not limited to ontology, 
theory of cognition, history of philosophy, philosophy of science 
and technology, and social and political philosophy.

The journal is addressed to university teachers, doctoral students, 
postgraduate students, and anyone interested in philosophy.

The journal “Contemporary Philosophical Research” is registered 
in the Federal Service for Supervision of Communications, 
Information Technology and Mass Communications (mass media 
registration certificate No. FS 77-73345).

The subscription index of  “Contemporary Philosophical Research” 
is 40724 in the Press of Russia catalog.

The journal is included into the database of the Russian Science 
Citation Index, and its full texts are available through scientific 
electronic libraries “eLibrary” (www.elibrary.ru) and “CyberLeninka” 
(since August 2017; www.cyberleninka.ru), as well as on the 
journal’s site (www.philosmgou.ru).

When citing, the reference to the journal is required. All 
publications are licensed under the Creative Commons 

Attribution 4.0 International License (CC-BY). 

The authors bear all the responsibility for the content of their 
papers. The opinion of the Editorial Board of the series does not 
necessarily coincide with that of the authors. Manuscripts are not 
returned.

Contemporary Philosophical Research. – 2025. – No. 4. – 152 p.

© Federal State University of Education, 2025.

The Editorial Board address:
ul. Radio 10А, office 98, 105005 Moscow, Russian Federation
Phone: +7 (495) 780-09-42 (add. 6101)
e-mail: sj@guppros.ru
sites: www.philosmgou.ru



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

4

СОДЕРЖАНИЕ

ОНТОЛОГИЯ И ТЕОРИЯ ПОЗНАНИЯ

Желнин А. И. Интеллект в контексте психики и сознания: диалектика первого  
и третьего лица .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 6
Марков А. В., Штайн О. А. «Хорёк Докинза» и автокоммуникация . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 18

ИСТОРИЯ ФИЛОСОФИИ

Алёхина Е. В., Курабцев В. Л., Деникин А. В., Фридман М. Ф., Иноземцев В. А.  
О русской экономике. От поздних славянофилов к неославянофилам  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 27
Ванчугов В. В. Опыты конструирования философии: классическое евразийство. 
Идеократический персонализм . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 42

ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ

Бондарева Я. В., Колесниченко Ю. В., Каргин Н. Н., Ивлев В. Ю., Костадинович Д.  
On Some Aspects of Scientific Research  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 54
Коськов С. Н., Иваненко М. А. Современная концепция взаимоотношения философии  
и науки .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 65
Прядко И. П. Применение логики в строительстве и электротехнике:  
от Н. М. Герсеванова до В. И. Шестакова .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 77

 СОЦИАЛЬНАЯ И ПОЛИТИЧЕСКАЯ ФИЛОСОФИЯ

Васюков Р. В. Концепция ресентимента в философии Ницше: социально-философские  
поиски и экстремистские интерпретации .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 88
Коротков Н. В., Мусин А. И. Квазигуманистические идеи и надзорный капитализм  
как социальная реальность . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 98
Рачковская Н. А., Сморчкова В. П., Михалкин Н. В., Беркут В. П. Аксиологические  
основания подготовки будущих педагогов к воспитанию у подростков культуры  
семейных отношений .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  108
Татаров В. Ю. Модусы дегуманизации цифрового общества . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  120
Тригубенко И. С. Роль СМИ в военно-политических конфликтах современности .  .  .  .  .  .  .  131
Чикаева Т. А. Сущность Родины и возможность её познания: ответ отечественных 
мыслителей на некоторые замечания немецких исследователей  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  140



ISSN 2949-5121 Contemporary Philosophical Research 2025 / № 4

5

CONTENTS

ONTOLOGY AND THEORY OF KNOWLEDGE

A. Zhelnin. Intelligence Within the Context of Mind and Consciousness: Dialectics  
of the First and the Third Person .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 6
A. Markov, O. Shtayn. Dawkins’ Weasel and Autocommunication .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 18

HISTORY OF PHILISOPHY

E. Alyokhina, V. Kurabtsev, A. Denikin, M. Fridman, V. Inozemtsev. On the Russian  
Economy. From The Late Slavophiles to the Neo-Slavophiles .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 27
V. Vanchugov. Experiences on Philosophy Design: Classical Eurasianism.  
Ideocratical Personalism .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 42

PHILOSOPHY OF SCIENCE AND TECHNOLOGY

Ya. Bondareva, Yu. Kolesnichenko, N. Kargin, V. Ivlev, D. Kostadinovic. On Some Aspects  
of Scientific Research  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 54
M. Koskov, M. Ivanenko. The Modern Concept of the Relationship Between Philosophy  
and Science .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 65
I. Pryadko. Application of Logic in Construction and Electrical Engineering:  
From Nikolai Gersevanov to Viktor Shestakov  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 77

SOCIAL AND POLITICAL PHILOSOPHY

R. Vasyukov. Ressentiment In Nietzsche’s Philosophy: Socio-Philosophical Inquiries  
and Extremist Interpretations .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 88
N. Korotkov, A. Musin. Quasi-Humanistic Ideas and Surveillance Capitalism  
as Social Reality .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 98
N. Rachkovskaya, V. Smorchkova, N. Mikhalkin, V. Berkut. Axiological Basis for Future  
Teachers Teaching Culture of Family Relations to Adolescents  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  108
V. Tatarov. Modes Dehumanizing Digital Society . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  120
I. Trigubenko. The Role of Mass Media in Modern Military and Political Conflicts . .  .  .  .  .  .  .  .  .  131
T. Chikaeva. The Motherland Essence and Possible Ways to Study It: Domestic Thinkers’ 
Response to Some Comments from German Researchers . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  140



6

1

© CC BY Желнин А. И., 2025.

ОНТОЛОГИЯ И ТЕОРИЯ ПОЗНАНИЯ

Научная статья
УДК 159.9.01
DOI: 10.18384/2949-5148-2025-4-6-17

ИНТЕЛЛЕКТ В КОНТЕКСТЕ ПСИХИКИ И СОЗНАНИЯ:  
ДИАЛЕКТИКА ПЕРВОГО И ТРЕТЬЕГО ЛИЦА

Желнин А. И.
Пермский государственный национальный исследовательский университет, г. Пермь, 
Российская Федерация 
e-mail: zhelnin@psu.ru 

Поступила в редакцию 12.05.2025 
После доработки 30.05.2025 

Принята к публикации 16.06.2025 
Аннотация
Цель. Прицельный анализ сущности интеллекта в контексте его соотношения с такими централь-
ными ментальными феноменами, как психика и сознание.
Процедура и методы. Ключевым методами стали системный и диалектический. Они позволяют 
отразить комплексный характер ментальной реальности человека. Диалектика вскрывает проти-
воречивость и динамичность взаимопроникновения объективного и субъективного в интеллекте, 
подчёркивает его несовпадение с сознанием при их тесном сосуществовании.
Результаты. Интеллект не может быть сведён к нейтральному феномену третьего лица. Он ока-
зывается интегральным образованием живой психики, объединяющей мышление и прочие про-
цессы в направленности на постановку целей, преодоление проблем, принятие решений, освое-
ние нового.
Теоретическая и/или практическая значимость заключается в раскрытии сложной интеракции 
между интеллектом и сознанием в поле психического. Исследование утверждает субстанциаль-
ную первичность в интеллекте первого лица, его фундированность активностью Я.

Ключевые слова: интеллект, квалиа, первое лицо, психика, сознание, субъективность, третье лицо

Для цитирования: 
Желнин А. И. Интеллект в контексте психики и сознания: диалектика первого и третьего лица //  
Современные философские исследования. 2025. № 4. С. 6–17. https://doi.org/10.18384/2949-
5148-2025-4-6-17.

Original research article

INTELLIGENCE WITHIN THE CONTEXT OF MIND AND CONSCIOUSNESS: 
DIALECTICS OF THE FIRST AND THE THIRD PERSON

A. Zhelnin
Perm State National Research University, Perm, Russian Federation 
e-mail: zhelnin@psu.ru

Received by the editorial office 12.05.2025
Revised by the author 30.05.2025

Accepted for publication 16.06.2025



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

7

Abstract
Aim. A targeted analysis of the essence of intelligence in the context of its relation to such central mental 
phenomena as mind and consciousness. 
Methodology. The key methods were the dialectical ones that helped to reflect the complex nature of 
human mental reality. Dialectics reveals the inconsistency and dynamism of the interpenetration of 
objective and subjective sides in the intelligence, emphasizes its discrepancy with consciousness in 
their close coexistence. 
Results. Intelligence cannot be reduced to a neutral third-person phenomenon. It turns out to be an 
integral formation of a living psyche that unites thinking and other processes aimed at setting goals, 
overcoming problems, making decisions, and learning new. 
Research implications. The research reveals complex interaction between intelligence and conscious-
ness in the field of psychology. It asserts a substantial primacy of the first person in intelligence, its 
foundation in the activity of the self.

Keywords: consciousness, first person, intelligence, mind, subjectivity, third person, qualia

For citation:
Zhelnin, A. I. (2025). Intelligence Within the Context of Mind and Consciousness: Dialectics of 
the First and the Third Person. In: Contemporary Philosophical Research, 4, pp. 6–17. https://doi.
org/10.18384/2949-5148-2025-4-6-17.

Введение

Понятие «интеллект» изначально воз-
никло как латинский субститут понятия 
«разум». Длительная рационалистическая 
традиция, истоки которой могут быть ус-
мотрены уже у Аристотеля и средневеко-
вых схоластов, придерживается его по-
нимания как прежде всего способности 
к абстрактному мышлению в понятиях, 
рассуждению и выводу. Он понимался как 
само основание человеческого субъекта, 
также рационалистически истолкован-
ного. Метафизическая инвариантность 
интеллекта диктуется в рационализме его 
статусом атрибута человеческой природы.

Для философии Нового времени про-
блематика, связанная с интеллектом, стала 
поистине центральной. В итоге процедуры 
радикального сомнения Р. Декарт прихо-
дит к констатации самоочевидной данно-
сти собственного разума, который ввиду 
своей приватности выкристаллизовывает-
ся в фигуре мыслящего Я: «Итак, я допу-
скаю лишь то, что по необходимости ис-
тинно. А именно, я лишь мыслящая вещь, 
иначе говоря, я – ум (mens), дух (animus), 
интеллект, разум (ratio); всё это – термины, 
значение которых прежде мне было неве-
домо» [1, c. 23]. Интеллект оказывается од-

ним из круга тех понятий, которые очер-
чивают различные аспекты Ego cogito.

Вместе с тем для Декарта под эгидой 
понятия cogito объединяются достаточно 
разнородные ментальные процессы (не 
только мышление, но и чувства, память, 
воображение): «А что это такое – вещь 
мыслящая? Это нечто сомневающееся, по-
нимающее, утверждающее, отрицающее, 
желающее, не желающее, а также обладаю-
щее воображением и чувствами» [1, c. 24]. 
Меж тем субстанциальная первичность 
интеллекта в душевной жизни для него 
очевидна. Она связана с экстраполяцией 
мышления на все осознанные феномены 
душевной жизни, по сути, его отождествле-
нием с сознанием. Представление Декарта 
о незамутнённой самоданности интеллек-
та привело, по оценке Д. Чалмерса, к тому, 
что он отождествил понятия ментального 
и феноменально переживаемого, ошибоч-
но отрицая наличие каких бы то ни было 
бессознательных пластов в психике: «Его 
знаменитое учение о самопрозрачности 
ума приблизило его к отождествлению 
ментального и феноменального. Декарт 
считал, что всякое ментальное событие яв-
ляется cogitatio, то есть являет собой содер-
жание некоего опыта... И даже если Декарт 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

8

на деле не отождествлял психологическое 
с феноменальным, он по крайней мере до-
пускал, что всё психологическое, достойное 
именоваться ментальным, имеет сознатель-
ный аспект. Для Декарта понятие бессоз-
нательного ментального состояния – это 
противоречие» [2, c. 30]. Такая позиция вы-
звана рационалистическим оптимизмом, 
чрезмерной верой в мощь разума как «есте-
ственного света» в осознании не только 
внешнего мира, но и самого себя.

Первые эксплицитные теории интеллек-
та начали возникать на рубеже XIX–XX вв., 
что было связано со становлением психоло-
гии как обособленной научной дисципли-
ны. Если континентальные теории интел-
лекта (прежде всего операционалистская 
теория Ж. Пиаже) продолжали инспириро-
ваться мировоззренческой проблематикой 
и философскими ориентирами, то амери-
канские теории стали подчёркнуто позити-
вистскими. Такие психологи, как Р. Кэттел, 
Ч. Спирман, Л. Терстоун, Д. П. Гилфорд, 
Г. Ю. Айзенк, пытались эмпирически за-
фиксировать факторы, входящие в интел-
лект или влияющие на него, описав их в 
количественных терминах, разработав ме-
тоды их измерения и квалитативного мо-
делирования. Такой подход справедливо 
определяется как психометрический. Его 
коренным недостатком стало то, что ис-
следования интеллекта оказались замкнуты 
на феноменологическом уровне эмпири-
ческих и статистических данных, остались 
дескриптивными конструктами с неодно-
значными онтологическими коррелятами 
либо вообще без них. Психологи стали из-
учать не интеллект как особую реальность, а 
результаты тестирования и шкалирования, 
предвосхищая, что только в них интеллект 
может быть зафиксирован и изучен. Ввиду 
этого возник ещё более глубокий концеп-
туальный разрыв между взглядами на ин-
теллект со стороны позитивистской психо-
логии и со стороны философии. К. Малабу 
артикулирует его следующим образом: 
«Хотя психологи утверждали, что поня-
тие интеллекта связано с набором эмпи-
рических данных, философы утверждали, 
что они до сих пор не смогли сказать, что 

это было, или объяснить, что значит “быть 
интеллектуальным”. Это было как будто 
интеллект существовал без необходимо-
сти быть. В этом и заключалась двойствен-
ность. Ни один тест не будет когда-либо 
равен онтологическому доказательству» [3, 
p. 2]. Констатируем, что психометризм во-
площает антиэссенциалистский взгляд на 
интеллект, т. е. его понимание как функции 
от прохождения соответствующих испыта-
ний или удобного описательного конструк-
та при фактическом безразличии к его он-
тологическому статусу.

Вместе с тем без адекватного сущност-
ного анализа объекта или явления невоз-
можно успешное построение его конкрет-
но-научных моделей. Парадоксально, что 
даже те, кто постулирует дескриптивный 
взгляд на интеллект, исподволь пытают-
ся фиксировать его эссенциальные черты: 
«Мы должны осознавать, что интеллект – 
это описательный термин: он описывает 
определённые свойства людей или группы 
лиц. Описательные термины во многом 
произвольны, и поэтому маловероятно, что 
описательные определения сложных идей 
могут удовлетворить всех. Тем не менее, все 
определения интеллекта имеют общий зна-
менатель, связанный с новизной и адаптив-
ностью» [4, p. 5]. Это неудивительно, т. к. 
за любым явлением (феноменом) стоит не-
что действительное, некоторая реальность, 
сущность которой не сокрыта, а просвечи-
вается через сам феномен. Именно филосо-
фия во многом может восполнить дефицит 
в эссенциальном видении интеллекта.

Абрис сущности интеллекта

Однако здесь мы встречаемся со сво-
еобразным порочным кругом: для пони-
мания места интеллекта в человеке и его 
жизнедеятельности необходимо дать его 
определение, а последнее требует его со-
отнесения с иными близкими концептами 
(прежде всего мышлением, психикой, со-
знанием). Однако это соотношение, в свою 
очередь, возможно при уже имеющемся 
его понимании. Поэтому предварительно 
дадим абрисный набросок интеллекта, ко-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

9

торый далее будет уточнён и конкретизи-
рован при его сопоставлении с онтологи-
чески смежными явлениями. Заметим, что 
даже сейчас многие исследователи продол-
жают исходить из эксклюзивной привязки 
интеллекта к мышлению. Данный подход 
может быть маркирован как когнитивизм. 
Очевидно, что он подпитывается старым 
рационализмом. Однако в противовес ему 
имеет место и более широкий взгляд на ин-
теллект, не отрицающий значения мышле-
ния, но не сводящий его только к последне-
му. Он был первоначально артикулирован 
Ж. Пиаже. Для него интеллект, вбирающий 
в себя помимо мышления также память, 
внимание, восприятие, навыки, оказыва-
ется поистине интегральным образовани-
ем. Вместе с тем он не растворяет их в себе, 
они сохраняют свою качественную гете-
рогенность, а он оказывается их равнодей-
ствующей: «Интеллект невозможно ото-
рвать от других когнитивных процессов. 
Он, строго говоря, не является одной из 
структур, стоящих наряду с другими струк-
турами. Интеллект – это определённая 
форма равновесия, к которой тяготеют все 
структуры, образующиеся на базе воспри-
ятия, навыка и элементарных сенсорно-
моторных механизмов ... Интеллект – это 
не более чем родовое имя, обозначающее 
высшие формы организации или равно-
весия когнитивных структурирований» 
[5, c. 10]. Признавая ведущую роль cogito 
в интеллекте, Пиаже по-антикартезински 
утверждает неразделимость когнитивной 
и аффективной жизни. Это подтверждает-
ся современными исследованиями: так, ак-
тивно исследуется феномен эмоциональ-
ного интеллекта, который оказывается не 
тождественен эмоциям самим по себе, их 
простому переживанию, а связан с их реф-
лексией и пониманием, умением управ-
лять ими у себя и других: «Эмоциональный 
интеллект – это способность распознавать 
эмоции в других, использовать эмоций 
для поддержки мышления и действий, 
понимание эмоций и регулирование эмо-
ций» [4, p. 11]. По-своему концептуаль-
ное расширение интеллекта наблюдается 
и в американской традиции, что связано 

со становлением теории множественно-
го интеллекта Г. Гарднера. Он связывает 
когнитивизм с тем, что активно изучались 
только логический и вербальный типы 
интеллекта, остальные же оставались в 
забвении: «Большая часть литературы по 
вопросам интеллекта изучает комбинацию 
лингвистического и логического интел-
лектов... Но досконально изучить человека 
можно, лишь изучив также пространствен-
ный, телесно-кинестетический, музыкаль-
ный, внутри- и межличностный интеллек-
ты» [6, p. XII]. В контексте факта наличия 
различных его модусов мышление оказы-
вается только primus inter pares («первым 
среди равных»). Оно само не существует 
обособленно, оказывается сплетённым с 
прочими процессами, задействованными в 
интеллектуальной деятельности. 

В итоге интеллект предстаёт комплекс-
ным гетерогенным образованием. Он 
скреплён прежде всего общей направлен-
ностью, связанной с пониманием и преодо-
лением проблемных ситуаций, процессами 
выбора и принятия решений, освоением и 
эффективным применением новых знаний 
и навыков: «Интеллектуальная способ-
ность человека должна предполагать на-
личие определённых умений по решению 
проблем, благодаря которым человек мо-
жет устранить проблемы или трудности, с 
которыми он столкнулся, и, когда это воз-
можно, выработать эффективный продукт. 
Кроме того, такой набор навыков должен 
обладать потенциалом формулировать 
проблемы, тем самым закладывая основы 
для приобретения новых знаний» [6, p. 64–
65]. Пиаже в каком-то смысле справедли-
во видел его интенцию на адаптацию как 
поддержание гибкого равновесия между 
субъектом и объектом (многоплановой 
средой), вместе с тем чрезмерно придавая 
адаптации биологический смысл. Однако 
в случае человека интеллект связан прежде 
всего с социальным измерением его жиз-
недеятельности, воплощающимся в сози-
дательной деятельности, общении и взаи-
модействии с другими людьми, познанием 
и освоением реальности.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

10

Интеллект и психика

Обрисовав контур интеллекта, мы мо-
жем перейти к проблеме его взаимоотно-
шения с родственными феноменами. Для 
этого нужно в определённом смысле вер-
нуться к артикулированному Декартом 
вопросу о месте интеллекта в живом чело-
веческом Я, вместе с тем критически по-
дойдя к рационалистической установке. 
Констатируем, что, говоря об интеллекте, 
мы прежде всего имеем в виду особый мен-
тальный феномен. Поэтому для его более 
глубокого отражения нужно соотнести его 
с иными ментальными концептами, пре-
жде всего с психикой и сознанием. Психика 
де-факто есть наиболее обширный термин, 
описывающий субъективную реальность. 
Широту психики доказывает признанное 
существование её животных форм (биопси-
хика). Что касается человеческой психики, 
то она внутренне разнообразна и гетеро-
генна. В частности, в ней имеются широкие 
пласты неосознаваемых явлений, состоя-
ний и процессов: «Категория психическо-
го, помимо явлений сознания, охватывает 
многие другие объекты психологическо-
го исследования, в том числе и бессозна-
тельно-психические явления. Последние 
описываются обычно весьма нечётко. К 
ним относятся крайне разнообразные яв-
ления – как содержательно-определённые 
состояния и структуры интеллектуальной 
деятельности, так и психические регуля-
торные механизмы, явно не осознаваемые» 
[7, c. 58]. Таким образом, психика по отно-
шению к интеллекту – гораздо большее по 
объёму и достаточно нечёткое по содер-
жанию родовое понятие, которое можно 
усреднённо определить как способность 
живых существ с высокоорганизованной 
нервной системой (в том числе человека) 
активно отражать реальность, а также вза-
имодействовать с ней. 

Психика как активная формация не ин-
тернализирована внутри, она по необхо-
димости обнаруживается вовне, воплоща-
ется в поведении и его регуляции. Пиаже 
отмечал на этот счёт, что «воздействие 
вещей на психику всегда завершается не 

пассивным подчинением, а представляет 
собой ... модификацию действия, направ-
ленного на эти вещи» [5, c. 12]. Психика, 
будучи субъективной, находит объектив-
ное воплощение. Д. Деннет, находясь под 
сильным влиянием дарвинизма и бихе-
виоризма, связывает становление разных 
«видов психики» с усложнением поведен-
ческого взаимодействия организмов со 
средой, постепенным становлением ядер-
ного для неё феномена интенциональности 
[8]. В свою очередь, Д. Чалмерс в принципе 
резервирует психическое для обозначения 
внешних манифестаций душевного изме-
рения в противовес самому феноменально 
переживаемому, квалитативному опыту: 
«В первом приближении можно сказать, 
что феноменальные понятия имеют дело 
с теми аспектами ментального, которые 
связаны с перспективой от перового лица, 
тогда как психологические понятия соот-
несены с аспектами, связанными с пер-
спективой от третьего лица ... Если нас 
интересует роль ментального в продуци-
ровании поведения, мы сфокусируемся на 
психологических свойствах» [2, c. 34].

Тенденция видеть в психике феномен 
третьего лица связана и с тем, что она сво-
ими корнями уходит вглубь физиологиче-
ского измерения нервной активности, т. к. 
по большей части между ними не может 
быть проведена чёткая онтологическая 
демаркация. В соответствии с современ-
ными представлениями, преодолевшими 
господствующую долгое время рефлек-
торную теорию, психика имеет системную 
информационную природу и комплексную 
архитектонику, обладая внутренней ак-
тивностью. Психика человека качествен-
но отличается от психики животных тем, 
что в ней первостепенную значимость 
приобретает элемент, связанный с обще-
ственной жизнью. Он становится ведущим 
и способен значительно корректировать 
или ограничивать биологическую моти-
вацию. Именно социальная компонен-
та интегрирует человеческую психику в 
единое целое и придаёт ей направленный 
характер. Социальное измерение психи-
ки человека подчёркивается в таких те-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

11

ориях, как культурно-историческая пси-
хология (Л. С. Выготский, А. Р. Лурия), 
деятельностный подход в психологии 
(С. Л. Рубинштейн, А. Н. Леонтьев), теория 
функциональных систем (П. К. Анохин, 
К. В. Судаков), теория человеческого субъ-
екта А. В. Брушлинского и т. д. Последний, 
критикуя жёсткое дизъюнктивное про-
тивопоставление коллективного и ин-
дивидуального, отмечает внутреннюю 
социальность психики человека и её спле-
тённость с практической деятельностью: 
«Мыслительная, вообще познавательная 
деятельность неразрывно связана с изна-
чально практической. В принципе – это 
единая деятельность... В самом широком 
смысле социальность – это всегда нераз-
рывные взаимосвязи (производственные, 
чисто духовные) между людьми во всех 
видах активности... любой человеческий 
индивид и его психика изначально и всег-
да социальны» [9, c. 27, 31]. Социальность 
человеческой психики по-своему демон-
стрирует, что она не замкнута в менталь-
ном измерении как в некоем «коконе»; она 
манифестируется в многомерной деятель-
ности человека, его опосредованной язы-
ком и культурой и такой же многомерной 
интеракции с другими людьми и сообще-
ствами.

В свете изложенного интеллект во мно-
гом предстаёт как вершина развития пси-
хического аппарата. Однако эволюционно 
между ним и более простыми формами 
психического, а также даже физиологиче-
скими гомеостатическими контурами есть 
опосредованное генеалогическое родство. 
А. Дамасио указывает на то, что у челове-
ка остаются инстинктивные и автомати-
ческие регуляторные механизмы, но по-
является сложный когнитивный аппарат, 
который многократно увеличивает соци-
окультурный потенциал человека, в том 
числе в плане контроля и корректирова-
ния их паттернов: «Человек всё ещё актив-
но пользуется автоматическим контролем 
и получает от него значительную поль-
зу ... Однако у человека и у множества дру-
гих видов, обладающих сложной нервной 
системой, есть дополнительный механизм, 

в котором задействованы ментальные со-
стояния … Тот автоматический гомесотаз, 
который мы находим у бактерий, простых 
животных и растений, предшествует раз-
витию разума ... Подобные новшества дали 
разуму способность сознательного вмеша-
тельства в предзаданные гомеостатические 
механизмы, а затем даже позволили твор-
ческим и интеллектуальным инновациям 
распространить гомеостаз в социокуль-
турную сферу» [10, c. 64–65]. Вместе с тем 
интеллект глубоко качественно отличен 
от инстинкта – он завершает тенденцию 
психики к высвобождению из-под диктата 
конкретных условий внешнего окружения: 
«Именно интеллект с его логическими опе-
рациями, обеспечивающими устойчивое и 
вместе с тем подвижное равновесие между 
универсумом и мышлением, продолжает и 
завершает совокупность адаптивных про-
цессов ... лишь один интеллект, способный 
на все отклонения и все возвраты в дей-
ствии и мышлении, лишь он один тяготеет 
к тотальному равновесию, стремясь к тому, 
чтобы ассимилировать всю совокупность 
действительности и чтобы аккомодировать 
к ней действие, которое он освобождает от 
рабского подчинения изначальным “здесь” 
и “теперь”» [5, c. 12–13]. Повторимся, не 
следует упускать из виду, что рост потен-
циала гибкости и пластичности психики 
человека протекает сообразно усложнению 
среды и самой его сущности, в которых по-
следовательно начинает преобладать соци-
альная доминанта. 

Интеллект и сознание

Вместе с тем предложенная картина 
пока не полна: специфика интеллекта свя-
зана с тем, что его активность в подавляю-
щем большинстве случаев сопровождается 
сознательным опытом. Генеалогически 
сознание и разум были очень тесно связа-
ны, если не отождествлялись. Сознание, 
в свою очередь, также понимается как 
вершина развития психического, много-
кратно расширяющая его познавательные 
и регуляторные возможности: «Почему 
наши тела, уже обладая собственной пси-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

12

хикой, решили приобрести вдобавок к 
ней наше сознание? Разве одной психики 
для тела недостаточно? Не всегда... старая 
“телесная” психика на протяжении мил-
лиардов лет выполняла тяжёлую работу 
по жизнеобеспечению тела, но она дей-
ствует относительно медленно и обладает 
довольно грубой способностью различе-
ния. Её интенциональность имеет малый 
радиус действия. Она легко попадается 
на обман. Для более сложных контактов с 
миром требуется более быстрая и дально-
видная психика» [8, c. 86–87]. Вместе с тем 
подчёркивается сложность вписывания 
сознания в природный порядок ввиду его 
нередуцируемости к каким бы то ни было 
физическим или биологическим конструк-
там [11].

Сознание оказывается уникальным спо-
собом данности опыта, связанного с отчёт-
ливым восприятием себя как обособленной 
самости и переживанием «от первого лица»: 
«Мы верим в сознание исключительно на 
основании нашего собственного опыта со-
знания. Даже если бы физическая сторона 
универсума была известна нам во всех дета-
лях, ... эта информация не привела бы нас к 
допущению существования сознательного 
опыта. Моё знание о сознании первым де-
лом идёт от меня самого, а не от какого-то 
внешнего наблюдения. Проблема навяза-
на мне моим опытом сознания от первого 
лица» [2 c. 135]. В отношении сознания мо-
жет быть констатирована его принципи-
альная необъективируемость. Даже когда 
мы пытаемся представлять или рассуждать 
о сознательном опыте других, мы не пере-
ходим к установке третьего лица: «Когда 
мы изучаем его или её, то мы изучаем 
меня, который есть он или она» [12, c. 40]. 
Таким образом, сознание никогда не может 
быть сведено к внешним поведенческим 
диспозициям. Тем более, оно не может 
быть воспроизведено вне и без человека. 
А. В. Смирнов связывает это с принципи-
ально неалгоритмической природой смыс-
ловой реальности сознания: «Сознание и 
есть способность осмыслить, а способность 
осмыслить – и есть сознание ... смысл имеет 
неалгоритмическую природу ... если гово-

рить, что сознание – это “машина смысла” 
(или “мыслящая машина” и т. п.), что вся 
деятельность сознания – это вычисление, 
то это будет плохой метафорой, поскольку 
вычисления совершаются по алгоритмам, 
а смысл и осмысленность не таковы» [13, 
c. 7–8].

Отрыв интеллекта от сознания и его 
редукция к феномену третьего лица

Несмотря на то, что активность ин-
теллекта протекает через включение со-
знания, эти явления в настоящее время 
имеют тенденцию к различению, а ино-
гда и противопоставлению. Ф. И. Гиренок 
констатирует, что, несмотря на то что 
«интеллект человека упакован в созна-
ние», «в человеческой реальности всегда 
можно найти алгоритмическую часть и 
неалгоритмическую. Первая является ин-
теллектуальной, сопряжённой со знанием. 
Вторая – сознательной» [14, c. 23, 26–27]. 
Их контрарность обусловлена всё боль-
шей ассоциацией интеллекта с «третьим 
лицом», т. е. безличностным и вполне 
объективируемым «механизмом». На наш 
взгляд, это тренд во многом инспириро-
ван рационалистической, и в частности 
логоцентрической традицией. Именно 
сращение интеллекта с логикой привело 
к его оценке как нейтрального по отноше-
нию к сознанию феномена и одновремен-
но заложило концептуальный фундамент 
его логико-вычислительного воплощения 
[15]. Логика генеалогически строилась как 
система принудительных правил и форм, 
которые никак не зависят от субъектив-
ности. Концептуально это нашло своё выс-
шее выражение в движении антипсихоло-
гизма в логике. Г. Фреге писал, что «задача 
логики состоит в постоянной борьбе с пси-
хологическим обрамлением мысли» [16, 
c. 291]. В современную же эпоху нейтраль-
ность интеллекта достигла своего крещен-
до в концепте искусственного интеллекта 
(ИИ). Само название феномена раскры-
вает амбициозный план по машинной ре-
ализации интеллектуальных процессов: 
«Исследования в области искусственного 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

13

интеллекта (или ИИ) в значительной своей 
части были нацелены на воспроизведение 
ментального в вычислительных машинах» 
[2, c. 389]. Однако данная идея не могла бы 
возникнуть без установки, что интеллект 
может быть отделён от сознания и техно-
логически объективирован. В свою оче-
редь, современные направления ИИ до сих 
пор плотно задействуют логический аппа-
рат, объективирующийся в программах и 
алгоритмах. 

Вместе с тем разрыв между сознанием и 
интеллектом неадекватен даже в случае не-
корректного отождествления интеллекта с 
мышлением. Д. И. Дубровский справедли-
во указывает на то, что логическая форма, 
несмотря на то что она фиксирует объек-
тивную закономерность последнего, в ито-
ге бытийствует внутри сознания: «Всякая 
логическая форма есть форма мышления, 
форма познавательной деятельности и 
её продукт. Из-за того, что отображённое 
и зафиксированное в ней свойство (от-
ношение, закономерность) существует 
объективно реально, вовсе не вытекает, 
что и сама логическая форма существует 
вне и независимо от сознания» [7, c. 63]. 
Объективность означает, что логические 
формы и процессы, развёртываясь в мыс-
лящем сознании, не должны зависеть от 
его субъективных состояний. Однако мо-
дальное понятие «должен» говорит о том, 
что это только желательно. В реальности 
мышление человека не строго нормативно: 
оно вполне может нарушать логические 
законы и правила, быть подвержено мно-
гочисленным ошибкам и искажениям, по-
лагаясь на многочисленные эвристики, ко-
торые чаще всего не имеют рационального 
основания и по большей части интуитив-
ны. Нормативное логическое рассуждение 
проигрывает гибкости и нелинейности 
реальной интеллектуальной деятельности, 
пусть они приводят в том числе к неточ-
ности и подчас ошибочности: «Правда че-
ловеческой жизни состоит в том, что для 
выживания и коммуникации погоня за 
точностью, как и скрупулёзное следование 
законам логики, не является абсолютным 
приоритетом» [17, c. 94]. Есть все основа-

ния полагать, что неточность и нечёткость 
являются позитивными свойствами пси-
хики человека, выражением её природной 
и социокультурной адаптивной гибкости.

Логика действительно обнаружила 
свой потенциал к вынесению за пределы 
мыслящего субъекта, а именно в рамках 
функционирования особых вычислитель-
ных машин и их систем. Д. И. Дубровский 
обозначает такой модус бытия логики как 
отчуждённый: логическая форма «может 
существовать в отчуждённом от челове-
ческой психики виде, т. е. в виде системы 
графических знаков, в программе ЭВМ, в 
конструкции технического устройства ..., 
в осуществляемых ЭВМ логических про-
цессах нет идеального, хотя они строго 
воспроизводят некоторые логические 
операции человеческого мышления» [7, 
c. 64, 67]. Однако логика – это не само 
мышление. Она есть абстрактная схема, 
которая, как и всякая прочая, обладает 
элементами упрощения и искусственно-
сти и поэтому глубоко не тождественна 
оригиналу. Ж. Пиаже подчёркивает, что не 
мышление человека являются «зеркалом» 
некой изначальной логики как своего про-
тотипа, а, напротив, сама логика «являет-
ся не чем иным, как идеальной “моделью” 
мышления» [5, c. 35]. Поэтому, несмотря 
на успешную объективацию логических 
операций в современных вычислительных 
устройствах, нельзя полагать, что вместе 
с ними «выносится» и само мышление. 
Интеллект, в свою очередь, не сводим к 
одному мышлению и поэтому имеет ещё 
более опосредованное отношение к логи-
ческому измерению. Повторимся, он не 
может быть оторван от других ментальных 
процессов (восприятие, память, внимание, 
эмоции), которые имеют подчас гораздо 
бо́льшую квалитативную нагруженность, 
чем когнитивная активность.

Реабилитация интеллекта  
как феномена первого лица

Таким образом, сознание и интеллект 
не тождественны друг другу, но они взаи-
мосвязаны и вместе сосуществуют в кон-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

14

тинууме субъективной реальности. В ито-
ге сознание в случае человека – это более 
интегральная ментальная категория, чем 
интеллект. Она обозначает все феноме-
ны и состояния, которые так или иначе 
феномально переживаются субъектом и 
о которых он способен дать отчёт (как 
минимум самоотчёт). Интеллект тоже по-
своему интегрален, но он специфически 
обобщает ментальные явления и процес-
сы, которые так или иначе заточены под 
освоение нового, постановку и преодо-
ление проблем, принятие решений, фор-
мулирование плана действий. Обобщая, 
он плотно связан со способностью целе-
полагания. Цель же как идеальный образ 
желаемого будущего всегда так или иначе 
осознаётся. Мышление как главный драй-
вер реализации интеллектом указанных 
функций также чаще всего сознательно и 
интенционально. Конечно, имеют место 
бессознательные психические процессы, в 
том числе существует и особое когнитив-
ное бессознательное, которое понимается 
как «ментальные структуры, процессы и 
состояния, которые могут влиять на опыт, 
мысль и действия за пределами феноме-
нального внимания и волевого контроля», 
и которое, несмотря на свою имплицит-
ность, «может вносить значимый вклад в 
интеллектуальное поведение» [18, p. 443]. 
Однако в конечном счёте оно занимает пе-
риферийное место в поле действия интел-
лекта, диалектически дополняя и обогащая 
центральный сознательный компонент. 

Интеллект тем самым выступает частью, 
стороной человеческого сознания, одним 
из наиболее сложных и комплексных его 
проявлений, и может получить свою пол-
ную дефиницию только в данном ракурсе: 
«Так или иначе, но все другие менталь-
ные понятия – вроде интенциональности, 
субъективности, ментальной каузально-
сти, интеллекта и т. д. – могут быть в пол-
ной мере поняты как ментальные лишь по 
отношению к сознанию» [12, c. 94]. В усло-
виях мощного прогресса систем ИИ необ-
ходим новый фокус взгляда на интеллект 
как на элемент живого сознания. Л. Нагль 
указывает на то, что именно последнее 

оказывается основным препятствием 
для его технологической объективации: 
«Алгоритмы не изобретают сами себя, сами 
себя не запускают и не ставят перед собой 
цели, являющиеся результатом рефлексии. 
Проще говоря, имитируемый алгорит-
мами “интеллект” направлен на другого, 
“гетерономен”. Он не является продуктом 
“я”, имеющего независимую волю. Так на-
зываемая “автономия” ИИ – не что иное, 
как автоматизм выполнения задач на осно-
ве полученных данных» [19, c. 70]. Вслед за 
логикой ИИ остаётся приблизительной, а 
в чём-то грубой и нерелевантной моделью 
незначительного фрагмента реального че-
ловеческого когито.

Признание континуальной и вместе с 
тем диалектической взаимосвязи сознания 
и интеллекта способствует реабилитации 
последнего в качестве антропологического 
феномена, эссенциально фундированного 
опытом целостного «Я». Интеллект в целом 
выступает как удачный кандидат для синте-
за установок первого (феноменологическая 
программа и методы субъективной дан-
ности и описания) и третьего лица (нату-
ралистическая программа и объективные, 
например нейрофизиологические, методы 
изучения) в его исследовании, но при при-
знании первого в качестве ведущего ввиду 
фактической погружённости интеллекта в 
сознание: «Следует объединить критерии 
научной объективности (перспективы от 
третьего лица) и способы описания фено-
менально проживаемого опыта со стороны 
приватной субъективности (перспективы 
от первого лица). Вся наука о сознании в 
принципе должна опираться на данные от 
первого лица, т. к. сама природа сознания 
состоит в том, чтобы быть приватной... Как 
следствие, и нейрофизиологии, и феноме-
нологии необходимо совместить усилия по 
сохранению перспективы от первого лица» 
[20, c. 84].

Укажем на один из многообещающих 
ориентиров в деле ре-антропологизации 
интеллекта, а именно на сцепленность ин-
теллекта с чувственно-эмоциональным под-
полем сознания, которое часто приводится 
в качестве максимума в шкале субъектив-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

15

ности и квалитативности. В этом контексте 
вновь актуален Пиаже, писавший, что «аф-
фективная и когнитивная жизнь являются 
неразделимыми, оставаясь в то же самое 
время различными» [5, c. 9]. К важности 
эмоций приходят и более современные тео-
рии сознания, подчёркивающие генеалоги-
ческую связь этих двух сторон психики. Так, 
А. Дамасио видит их общий знаменатель в 
социальности, которая одновременно фун-
дируется и рационально, и эмоционально: 
«Мощная социальность, ставшая основой 
интеллекта Homo Sapiens и сыгравшая та-
кую важную роль в появлении культуры, за-
родилась, по-видимому, из механизмов вле-
чений, мотиваций и эмоций, развившихся 
из более простых нервных процессов более 
примитивных существ» [10, c. 136]. В его 
теории самости эмоции воплощают её ниж-
ний ярус (протосамость), наиболее при-
ближенный к непосредственному пережи-
ванию своей погружённости в реальность. 
Ввиду этого эмоции оказываются ценным 
источником, сигнализирующим интеллекту 
о личностной значимости как объектов, так 
и мыслей, позволяя ему ориентироваться и 
концентрироваться в условиях эмпириче-
ского многообразия: «Чувства могут быть в 
нашем разуме более или менее заметными. 
Разум, занятый разнообразными видами 
анализа, воображения, нарратива и реше-
ний, уделяет больше или меньше внимания 
данному объекту в зависимости от того, на-
сколько он важен в данный момент» [10, 
c. 131]. В конечном счёте эмоции являются 
важным (но не единственным) медиумом 
между интеллектом и сознанием, а также 
подчёркивают их общую погружённость в 
телесное измерение и постоянное интерак-
тивное сообщение с многоплановым средо-
вым окружением.

Заключение

Современные расширительные трак-
товки интеллекта, в общем и целом, мо-

гут найти компромисс с традиционным 
взглядом на то, что ведущим в интеллекте 
является мыслительный компонент. Само 
мышление начинает пониматься шире, 
оно уже не привязано исключительно к 
построению корректных рассуждений и 
умозаключений, так что о логоцентризме 
говорить не приходится. Логика, конечно, 
сохраняет важное значение в понимании 
процессов организации человеческого рас-
суждения, оставаясь важным арбитром ис-
тинности. Однако она де-факто есть фор-
мальная модель и поэтому безразлична к 
реальному мышлению. Интеллект – это 
подвижная структура, которая по самой 
своей природе не может быть полностью 
подчинена своду неких нормативных пра-
вил. Интеллект не ограничивается мыш-
лением, однако последнее остаётся его 
«гравитационным центром»; в то же время 
оно само понимается как живой, гибкий и 
нелинейный процесс, не происходящий «в 
вакууме», но находящийся в многомерной 
системе реципрокных связей с иными пси-
хическими явлениями и процессами. 

Сознание, в свою очередь, есть бо-
лее интегральное образование, фикси-
рующее субъективный способ данности. 
Интеллектуальная активность человека 
протекает в большинстве своём в созна-
тельном регистре, так что интеллект и со-
знание сосуществуют в диалектическом 
сопряжении: ни одно из них не унифици-
рует другое, но каждое из них предполагает 
другое. В итоге традиционная дихотомия 
первого лица сознания и третьего лица 
не релевантна для отражения их сложной 
диалектики. Интеллект может иметь не-
которую объективную репрезентацию, но 
она всегда будет оставаться инсубстанци-
альной моделью реальной интеллекуаль-
ной деятельности, которая по своей сути 
глубоко личностна. Поэтому подлинный 
живой интеллект в итоге также оказывает-
ся феноменом именно первого лица.

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Декарт Р. Сочинения: в 2 т. Т. 2. М.: Мысль, 1994. 633 с.
2.	 Чалмерс Д. Сознающий ум: в поисках фундаментальной теории. М.: URSS, 2019. 512 c.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

16

3.	 Malabou C. Morphing Intelligence: From IQ Measurement to Artificial Brains. New York: Columbia 
University Press, 2019. 198 p.

4.	 Pfeifer R., Scheier C. Understanding Intelligence. Cambridge: MIT Press, 2001. 700 p.
5.	 Пиаже Ж. Психология интеллекта. СПб.: Питер, 2004. 192 с.
6.	 Gardner H. Frames of Mind: The Theory of Multiple Intelligences. New York: Basic Books, 2011. 464 p.
7.	 Дубровский Д. И. Проблема идеального. Субъективная реальность. М.: Канон+, 2002. 368 с.
8.	 Деннет Д. Виды психики: на пути к пониманию сознания. М.: Идея-Пресс, 2004. 184 с. 
9.	 Брушлинский А. В. Психология субъекта. СПб.: Алетейя, 2003. 272 с.
10.	 Дамасио А. Странный порядок вещей. Жизнь, чувства и рождение культур. М.: АСТ CORPUS, 

2024. 320 c. 
11.	 Гаспарян Д. Э. The First-Person Perspective Description Error in Naturalism // Вестник Санкт-

Петербургского университета. Философия и конфликтология. 2021. Т. 37. № 3. С. 403–415. 
DOI: 10.21638/spbu17.2021.303.

12.	 Сёрль Дж. Открывая сознание заново. М.: Идея-Пресс, 2002. 256 с.
13.	 Смирнов А. В. Смысл и вариативность разума // Философский журнал. 2023. Т. 16. № 2. С. 5–17. 

DOI: 10.21146/2072-0726-2023-16-2-5-17.
14.	 Гиренок Ф. И. Почему сознание – это не интеллект? // Вестник Московского университета. 

Серия 7: Философия. 2023. Т. 47. № 2. С. 19–32. DOI: 10.55959/MSU0201-7385-7-2023-2-19-32.
15.	 Желнин А. И. Объективное воплощение логики: от вычислительных машин к жизни и интеллек-

ту? // Философская мысль. 2024. № 2. С. 34–48. DOI: 10.25136/2409-8728.2024.2.69896.
16.	 Фреге Г. Логика и логическая семантика. М.: ЛИБРОКОМ, 2020. 512 с.
17.	 Михайлов И. Ф. Человек, сознание, сети. М.: Институт философии РАН, 2015. 200 с. 
18.	 Kaufman S. B. Intelligence and the Cognitive Unconscious // The Cambridge Handbook of Intelligence / 

ed. R. S. Sternberg, S. B. Kaufman. Cambridge: Cambridge University Press, 2011. P. 442–467.
19.	 Нагль Л. Цифровые технологии: размышления о различии между инструментальной ра-

циональностью и практическим разумом // Кантовский сборник. 2022. Т. 41. № 1. С. 60–88. 
DOI: 10.5922/0207-6918-2022-1-3.

20.	 Гаспарян Д. Э. Феноменология без трансцендентального субъекта: нейрофеноменология и энак-
тивизм в поисках перспективы от первого лица // Философский журнал. 2020. Т. 13. № 1. С. 80–
96. DOI: 10.21146/2072-0726-2020-13-1-80-96.

REFERENCES
1.	 Descartes, R. (1994). Works. Vol. 2. Moscow: Mysl publ. (in Russ.).
2.	 Chalmers, D. (2019). The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory. Moscow: URSS publ. 

(in Russ.).
3.	 Malabou, C. (2019). Morphing Intelligence: From IQ Measurement to Artificial Brains. New York: 

Columbia University Press.
4.	 Pfeifer, R. & Scheier, C. (2001). Understanding Intelligence. Cambridge: MIT Press.
5.	 Piaget, J. (2004). Psychology of Intelligence. St. Petersburg: Piter publ. (in Russ.).
6.	 Gardner, H. (2011). Frames of Mind: The Theory of Multiple Intelligences. New York: Basic Books publ.
7.	 Dubrovsky, D. I. (2002). The Problem of the Ideal. Subjective Reality. Moscow: Kanon+ publ. (in Russ.).
8.	 Dennett, D. (2004). Kinds of Minds Toward an Understanding of Consciousness. Moscow: Idea-Press publ. 

(in Russ.).
9.	 Brushlinsky, A. V. (2003). Subject Psychology. St. Petersburg: Aletheia publ. (in Russ.).
10.	 Damasio, A. (2024). The Strange Order of Things: Life, Feeling, and the Making of Cultures. Moscow: AST 

CORPUS publ. (in Russ.).
11.	 Gasparyan, D. E. (2021). The First-Person Perspective Description Error in Naturalism. In: Vestnik 

of Saint-Petersburg University. Philosophy and Conflict Studies, 37 (3), 403–415. DOI: 10.21638/
spbu17.2021.303.

12.	 Searle, J. (2002). Rediscovering Consciousness. Moscow: Idea-Press publ.
13.	 Smirnov, A. V. (2023). Meaning and Variability of Reason. In: Philosophical Journal, 16 (2), 5–17. 

DOI: 10.21146/2072-0726-2023-16-2-5-17.
14.	 Girenok, F. I. (2023). Why Isn’t Consciousness Intelligence? In: Moscow University Bulletin. Series 7. 

Philosophy, 47 (2), 19–32. DOI: 10.55959/MSU0201-7385-7-2023-2-19-32 (in Russ.).
15.	 Zhelnin, A. I. (2024). Objective Embodiment of Logic: From Computing Machines to Life and 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

17

Intelligence? In: Philosophical Thought, 2, 34–48. DOI: 10.25136/2409-8728.2024.2.69896 (in Russ.).
16.	 Frege, G. (2020). Logic and Logical Semantics. Moscow: LIBROKOM publ. (in Russ.).
17.	 Mikhailov, I. F. (2015). Man, Consciousness, Networks. Moscow: Institute of Philosophy of the Russian 

Academy of Sciences publ. (in Russ.).
18.	 Kaufman, S. B. (2011). Intelligence and the Cognitive Unconscious. In: The Cambridge Handbook of 

Intelligence. Cambridge: Cambridge University Press publ., pp. 442–467.
19.	 Nagl, L. (2022). Digital Technologies: Reflections on the Difference between Instrumental Rationality 

and Practical Reason. In: Kantian Journal, 41 (1), 60–88. DOI: 10.5922/0207-6918-2022-1-3 (in Russ.).
20.	 Gasparyan, D. E. (2020). Phenomenology without a Transcendental Subject: Neurophenomenology 

and Enactivism in Search of a First-Person Perspective. In: Philosophical Journal, 13 (1), 80–96. 
DOI: 10.21146/2072-0726-2020-13-1-80-96 (in Russ.).

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ
Желнин Антон Игоревич (г. Пермь) – кандидат философских наук, доцент кафедры философии 
Пермского государственного национального исследовательского университета;
e-mail: zhelnin@psu.ru; ORCID: 0000-0002-6368-1363

INFORMATION ABOUT THE AUTHOR
Anton I. Zhelnin (Perm) – Cand. Sci. (Philosophy), Assoc. Professor, Department of Philosophy, Perm State 
National Research University;
e-mail: zhelnin@psu.ru; ORCID: 0000-0002-6368-1363



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

18

Научная статья
УДК 001.8
DOI: 10.18384/2949-5148-2025-4-18-26

«ХОРЁК ДОКИНЗА» И АВТОКОММУНИКАЦИЯ

Марков А. В.1*, Штайн О. А.2
1Российский государственный гуманитарный университет, г. Москва, Российская Федерация 
2Уральский федеральный университет имени первого Президента России Б. Н. Ельцина, 
г. Екатеринбург, Российская Федерация 
*Корреспондирующий автор; e-mail: markovius@gmail.com

Поступила в редакцию 30.03.2025 
После доработки 18.04.2025 

Принята к публикации 05.05.2025 
Аннотация
Цель. Показать ограничения биологического редукционизма со стороны автокоммуникации, осу-
ществляемой как на индивидуальном, так и на всеобщем уровнях. 
Процедура и методы. Анализируются вероятностные модели биологического редукционизма в 
сопоставлении с моделями контингентности, применяются историко-философские данные, ме-
тоды интерпретации дискурса и коммуникации, реконструкция и моделирование условий авто-
коммуникации. Процедурой становится поэтапная критическая проверка применимости редук-
ционизма к факту автокоммуникации.
Результаты. Сделан вывод о природе автокоммуникации как не сводимой к когнитивным опе-
рациям контингентной ситуации опыта. Последовательная критическая проверка показывает не-
сводимость опыта к его фиксациям, а также возможность превращения моделирований опыта 
в элементы опыта. Современный мир в эпоху языковых моделей искусственного интеллекта по-
зволяет проделывать такие операции текущего обогащения опыта, которые дают и новый стимул 
развития для религиозной философии. 
Теоретическая и/или практическая значимость. Показаны как гносеологические, так и онтологи-
ческие импликации автокоммуникации в её несводимости к когнитивным операциям. 

Ключевые слова: автокоммуникация, вероятность, детерминизм, контингентность, опыт, языко-
вые модели

Для цитирования: 
Марков А. В., Штайн О. А. «Хорёк Докинза» и автокоммуникация // Современные философские 
исследования. 2025. № 4. С. 18–26. https://doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-18-26.

Original research article

DAWKINS’ WEASEL AND AUTOCOMMUNICATION

А. Markov1, O. Shtayn2

1Russian State University for the Humanities, Moscow, Russian Federation 
2Ural Federal University named after the First President of Russia B. N. Yeltsin, Yekaterinburg, Russian 
Federation

Received by the editorial office 30.03.2025
Revised by the author 18.04.2025

Accepted for publication 05.05.2025
1

© CC BY Марков А. В., Штайн О. А., 2025.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

19

Abstract
Aim. To show the limitations of biological reductionism from perspective of autocommunication which 
is carried out at both individual and general levels. 
Methodology. Probabilistic models of biological reductionism are analyzed in comparison with models 
of contingency, historical and philosophical data, methods of discourse and communication interpreta-
tion, and reconstruction and modeling of autocommunication conditions are applied. The procedure 
becomes a stepwise critical test of the applicability of reductionism to the fact of autocommunication.
Results. It is concluded that the nature of autocommunication as a contingent situation of experience is 
not reducible to cognitive operations. Consistent critical verification shows the irreducibility of experi-
ence to its fixations, as well as the possibility of transforming modelings of experience into elements of 
experience. The present world in the era of linguistic models of AI allows such operations of ongoing 
enrichment of experience, which also provides a new developmental stimulus for religious philosophy. 
Research implication. Both epistemological and ontological implicita of autocommunication in its ir-
reducibility to cognitive operations have been presented in this work. 

Keywords: autocommunication, probability, determinism, contingency, experience, language models

For citation:
Markov, A. V., Shtayn, O. A. (2025). Dawkins’ Weasel and Autocommunication. In: Contemporary 
Philosophical Research, 4, pp. 18–26. https://doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-18-26.

Введение

Российский философ В. В. Бибихин 
(1938–2004) в одной из лекций говорил, 
что лучше обращать внимание не на текст 
Гегеля, а на примечания к нему. В ответ на 
недоумения студентов философ пояснил, 
что в тексте статьи или лекции философ 
следует тому порядку вопросов, который 
задаёт внешняя среда, сами условия озна-
комления публики с философией, тогда 
как в примечаниях философ проговари-
вается, даёт намёки на глубинный метод и 
глубинные интуиции. 

Здесь Бибихин вполне следовал тради-
ции изучения бессознательного в искус-
стве, от Аби Варбурга до Карло Гинзбурга, 
где бессознательные жесты художника 
скрыты от фальсификатора, подражаю-
щего стилю воспроизводимого оригинала. 
Например, фальсификатор идеально пере-
даёт колорит и выражения лиц, что не от-
личишь от оригинала, но форма уха или 
особенности мазка при изображении бли-
ка, т. е. те участки живописи, где художник 
меньше всего себя контролирует, позво-
ляют отмежевать подлинник от подделки. 
Примечания тогда и оказываются такими 
же бликами или росчерками, выдающими 
подлинные стремления философа. Смысл 

[1], след [2], выдача (сдача, разоблачение) 
[3] и предзнаменование [4] как взаимосвя-
занные части конструкции познания уже 
хорошо изучены знатоками Варбурга. 

Представители биологического ре-
дукционизма, Ричард Докинз (р. 1941) и 
Роберт Сапольский (р. 1957), приобрели 
всемирную известность не в последнюю 
очередь благодаря блестящему и остроум-
ному изложению идей. Полемический за-
дор, одновременная критика обыденных 
представлений и устойчивых обычаев ре-
лигиозных групп, поспешная типологиза-
ция воззрений противников и наглядность 
доводов, иногда даже прямая до откровен-
ной грубости – всё это может говорить о 
новом и удачном литературном стиле это-
го философского направления. 

Мы предполагаем, что внутри этого сти-
ля также есть основной текст, следующий 
условиям популярного представления до-
стижений естественных наук и обществен-
ных заявлений, не разделённым граница-
ми стран, и есть примечания, в которых 
такие авторы проговариваются о самом за-
ветном. На примере одного из примечаний 
Сапольского мы покажем, как именно не-
ожиданные черты или формулы подлин-
ности указывают на ограничения биологи-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

20

ческого редукционизма, и как совершенно 
парадоксальным образом позиция нового 
атеизма может обогатить религиозную 
философию. 

Хорёк вместо обезьяны,  
или свободна ли воля

Биологический детерминизм хотя и 
представлен разными исследовательскими 
программами даже у одного автора (мысль 
Ричарда Докинза, например, никогда не 
стояла на месте), говорит не о свободе 
воли, а об эпистемической ситуации от-
ветственности или когнитивной досто-
верности того, что мы сейчас совершаем 
поступок [5]. Споры вокруг этого вопроса 
нас здесь не занимают. Мы ставим про-
блему иначе: сама по себе эпистемическая 
или когнитивная ситуация подразумевает 
перебор вариантов и их исчерпание. Это 
могут быть два варианта, правильный или 
ложный поступок, но может быть и огром-
ное число вариантов, где мы не знаем о 
последствиях поступков и поэтому пере-
бирать варианты, пока мы получим ясное 
представление, что мы делаем, мы будем 
долго. 

Такие моральные дилеммы, в которых 
подразумевается долгий перебор вариан-
тов, вполне подразумеваются и христи-
анством. Так, притча о блудном сыне по-
казывает парадоксальное поведение отца, 
который прощает сына в моральном и 
организационном смысле за счёт правиль-
ного старшего брата, хотя никогда нельзя 
сказать, что сыну это прощение будет на 
пользу. Здесь отец явно перебирает разные 
варианты дальнейшего поведения сына, от 
ответной благодарности до новой неблаго-
дарности, и в конце концов останавливает-
ся на том варианте, в котором он видит в 
сыне нового хозяина дома. Т. е. он и пере-
бором возможностей приходит к милосер-
дию, но и постулированием новой роли 
сына, символическим закреплением его 
правильного поведения, принимает ито-
говое решение. О соотношении перебора 
возможностей и закрепления правильного 
сценария мы и будем далее говорить, пока-

зывая, что критика биологического редук-
ционизма возможна не только с позиций 
богословского персонализма [6], но и с не 
менее эффективных позиций философии 
контингентности, в которой тоже разли-
чают и сильный, и слабый варианты соци-
альных эффектов контингентности [7]. 

Далее мы условно называем сильной 
контингентностью ту, которая ставит под 
вопрос все наши прежние эпистемиче-
ские усилия, а слабой контингентностью 
ту, что дополняет эти усилия. В притче о 
блудном сыне отец располагает сильной 
контингентностью, а кающийся блудный 
сын – слабой контингентностью, но в кон-
це концов как система дом отца-сына ока-
зывается исполнением сильной контин-
гентности. 

Теорема о бесконечных обезьянах от-
носится к теории вероятности. Согласно 
этой теореме, бесконечное число обезьян, 
произвольно ударяющих по клавишам пи-
шущей машинки, за неограниченное время 
создадут рано или поздно полное собрание 
сочинений Шекспира. Главной проблемой 
такой теоремы оказывается то, что любая 
мельчайшая случайность обрекает на не-
удачу весь труд: обезьяна может набрать 
«Гамлета» верно до последней строчки, но 
в последней строчке ударить не на ту кла-
вишу, и нужно начинать создание полного 
собрания Шекспира заново. 

Но эта теорема может подвергнуться 
экспериментальной проверке: можно ис-
пользовать компьютерные генераторы 
случайных последовательностей знаков 
и программу, которая проводит свер-
ку получаемых комбинаций с текстами 
Шекспира. Здесь, заметим, такая сверка 
труда виртуальных обезьян уже имеет в 
виду не умение «начать сначала», а успехи 
обезьяны, которые могут относиться к се-
редине какой-то пьесы: если виртуальная 
обезьяна вдруг случайно набрала несколь-
ко строк «Гамлета», то её можно уже по-
хвалить. Но в любом случае проблема оста-
ётся, и Сапольский обозначает её так: при 
сверке результатов работы обезьян «среди 
этих рукописей найдётся тьма-тьмущая 
таких, которые до последней страницы 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

21

последней пьесы идеально воспроизводят 
Шекспира, а затем скатываются в ни на что 
не похожую тарабарщину» [8, c. 243]. 

Далее в этом же примечании 
Сапольский упоминает принцип «хорька», 
введённый Докинзом в книге «Слепой ча-
совщик» (1986). В этой книге Докинз до-
казывал, что самопроизвольные процес-
сы во Вселенной вполне могли породить 
имеющийся мир со всеми его сложными 
закономерностями. Докинз исходит из 
того, что теорема о бесконечных обезьянах 
подразумевает постоянные сбои без закре-
пления каких-то данных, без памяти, без 
сохранения опыта. Тогда как материя, го-
ворит Докинз, создаёт репликацию, и рано 
или поздно бессмысленные сочетания букв 
складываются в осмысленные, – и это ос-
мысленное сочетание и закрепляется, и 
становится неоспоримым, и обеспечива-
ет дальнейшее бытие и размножение ор-
ганизма. «Так долго получается в случае 
одноразового отбора случайной вариации. 
Теперь рассмотрим нарастающий отбор – 
насколько он будет эффективнее? Очень 
и очень намного! Гораздо эффективнее, 
чем мы, возможно, себе представляем в 
первый момент, хотя это почти очевидно, 
если мы подумаем над этим чуть более. 
Мы снова используем нашу компьютер-
ную обезьяну, но внесём критическое из-
менение в программу» [9, c. 95]. Работа 
тогда не идёт насмарку из-за одной ошиб-
ки, напротив, правильные решения закре-
пляются, а ошибки исправляются. Таким 
образом, эволюция для Докинза – это ряд 
микромутаций, «накопление небольших 
изменений» (как называется глава кни-
ги) при увеличении правильных решений 
(правильных букв) в ряду, в результате 
которых возникают победители и чемпио-
ны, которые и сопоставимы с правильно, 
грамотно написанными строками. Знаток 
бизнеса и брендирования сразу вспомнит 
выражение ДНК бренда, которое как раз, в 
отличие от философии бренда, ограничива-
ет число неправильных вариантов. 

Докинз процитировал строку из 
«Гамлета» “Methinks it is like a weasel”, 
где Гамлет оспаривает обыденный разум 

Полония, который сравнивает облака со 
знакомыми формами. Сравнение Докинза 
имеет в виду его атеистическую концеп-
цию – предположение о существовании 
высшего существа производится по ана-
логии: наподобие, как говорит Докинз, 
узнавания лика Иисуса среди облаков, тог-
да как на самом деле форма облака – это 
только некоторая условность, некоторая 
устойчивая форма, которая обеспечивает 
дальнейшее воспроизводство закреплён-
ных признаков. В этом для Докинза пози-
ция Гамлета состоит в том, что н ведёт себя 
как популяризатор науки, как тогдашний 
Докинз, в отличие от Полония, представ-
ляющего обыденные и привычные взгля-
ды на вещи. 

Выше Докинз пишет о формах облаков, 
постепенно вводя понятие нарастающе-
го отбора: «Мы не видим при этом такого 
ошеломляющего подобия, какое мы видим 
в биологических адаптациях – продукте 
нарастающего отбора. Подобие насекомо-
го листу растения или подобие богомола 
соцветию розовых цветов мы описываем 
как сверхъестественное, жуткое или захва-
тывающее. Подобие облака хорьку только 
слегка развлекает и достойно лишь при-
влечения внимания нашего компаньона. 
Не говоря уж о том, что мы, весьма веро-
ятно, тут же изменим своё мнение насчёт 
того, на что это облако похоже точнее» [9, 
c. 93]. Заметим здесь, что сами понятия 
«жуткого» или «захватывающего» психо-
аналитические, и имеют в виду те самые 
эффекты непроизвольности, контингент-
ности бессознательного, которые и выдают 
подлинное чувство. 

Для Докинза сходство облака и хорька – 
пример закрепления образа, что можно не 
следовать привычным способам прове-
дения случайных сходств, не оказываться 
в положении обезьяны, безрассудно сту-
чащей по клавишам, но рассудительно до 
провокационности оспорить общее мне-
ние. Но облака – как раз не самый при-
годный материал для этого: достаточно 
вспомнить, как Гёте в труде «Формы об-
лаков по Говарду» (1820) характеризовал 
визуальную составляющую облаков: не как 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

22

некоторый образ, указывающий на что-то, 
но как морфологическую характеристи-
ку порядка. Например, Гёте описывал пе-
ристые облака: «Каждый их узнает, когда 
они, подобные стаду идущих друг за дру-
гом барашков или похожие на распушён-
ный хлопок, показываются более или ме-
нее повторяющимися рядами» [10, c. 38]. 
Здесь Гёте отмечает закономерность, но не 
в смысле нарастающего отбора, а в смысле 
как раз сохранения контингентности, «бо-
лее или менее», внутри морфологии. Речь 
он ведёт не о субъективном зрении, но об 
объективной (сильной, ставящей под во-
прос наши прежние успехи в накоплении 
знаний) контингентности, встроенной в 
саму идею подобия или уподобления, как 
мультипликации, которая только за счёт 
зазора контингентности имеет эффект ре-
альности: мы говорим об облаках, а не о 
тумане и не о закрытом небе. Облака – это 
формы закрепления воды в небе, это ре-
альность, но не реальность фиксации, и в 
этом смысле «часовщик» у Гёте не слеп: это 
некоторый зазор внутри подобий и упо-
доблений, вдруг вводящий переменную 
реальности. Слабой контингентностью 
было бы говорить о том, что сходства в об-
лаке не ставятся в ряд, что они капризны, 
тогда как уликовый принцип, что облако 
выдаёт в себе ряд вроде ряда овец, оказы-
вается сильной контингентностью. 

Сапольский, цитируя Докинза, понима-
ет Гамлета не как человека, закрепляюще-
го какие-то свойства и приоткрывающего 
тайну эволюции, но как скептика в соот-
ветствии с дальнейшей шуткой Докинза, 
что облака не способны к естественному 
отбору. Сапольский пишет в том же при-
мечании, что Гамлет говорит, «ставя под 
сомнение об общей для всех реальности и 
бросая вызов обезьянам-машинисткам» [8, 
c. 243]. В тексте книги Докинза никакого 
вызова не упоминается, есть поиск про-
сто более эффективных средств. Докинз 
сначала обратился к маленькой дочери с 
просьбой имитировать обезьяну, потом 
использовал компьютерные коды. 

Дело в том, что Докинз и Сапольский 
спорят с различными вещами. Докинз по-

лемизирует с концепцией разумного замыс-
ла, в которой он видит просто нелепость, 
подразумевающую, что никакие биологи-
ческие качества не будут закреплёнными, 
они будут только регулироваться высшим 
разумом. Тогда как Сапольский, учитыва-
ющий и дальнейшую критику поведения 
религиозных людей, нападает на социаль-
ный конформизм, на дух Полония. Это 
определяет, что атеизм его книги заострён 
против именно ресурсов конформизма в 
религиозных сообществах: например, он 
подробно рассказывает об эксперименте, 
выявившем «преднастройку» [8, c. 273]. 
Грубо говоря, хотя благочестивые прак-
тики, например чтение Писания или по-
сещение религиозных собраний, вроде 
бы должны способствовать милосердию, 
верующие оказывались нетерпимее (к 
иноверцам или миноритарным группам), 
когда обращались к этим практикам, чем 
когда вели повседневную жизнь и разде-
ляли светскую этику. В заявлявших себя 
верующими говорил фундаментализм. На 
самом деле, эксперимент фиксировал со-
циальный конформизм, а не собственные 
эффекты практик. Отсюда привносимый 
смысл – противопоставление скептицизма 
Гамлета и конформизма Полония.

В чём-то модель Докинза напомина-
ет высказывание Шостаковича в ответ на 
травлю: «Вообще, музыка должна играть-
ся сразу же, тогда публика вовремя полу-
чает удовольствие, а композитору легче 
выразить то, что он хочет сказать. Если он 
ошибся, можно попытаться исправить это 
в следующей работе. А иначе получится та-
кая же ерунда, как с Четвёртой»1. Т. е. как 
раз уже промежуточные достижения хоро-
ши, потому что они вызывающие, а ошиб-
ки, исправленные в следующей работе, 
позволят создать каноническое собрание 
сочинений – тогда как слушателям нужна 
живость впечатлений, как и природе нуж-
на живость процессов. 

1	 Шостакович Д. Д. Свидетельство. Воспоминания 
Дмитрия Шостаковича, записанные и отредактиро-
ванные Соломоном Волковым (1979) [Электронный 
ресурс]. URL: https://testimony-rus.narod.ru/4.htm 
(дата обращения: 30.03.2025).



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

23

Но заметим, что как раз позиция 
Шостаковича здесь содержит вызов, ту 
самую сильную и усиленную провока-
цию Гамлета, которого вовсе нет в тексте 
Докинза, но который появляется в приме-
чании Сапольского. Забавно, что своё при-
мечание Сапольский завершает фразой 
«меня это страшно раздражает», т. к. тео-
рему о бесконечных обезьянах иллюстри-
руют чаще всего с помощью шимпанзе, ко-
торые не обезьяны, а гоминиды. Понятно, 
что как раз Сапольский, борясь против 
социального конформизма, хочет видеть 
эволюцию в её апофеозе, закреплении при-
знаков, на чём и держится его концепция 
отсутствия свободы воли: мы никогда не 
можем сказать, что именно в нашем по-
ведении эволюция уже использовала для 
своего движения.

Сапольский в своей книге доказыва-
ет отсутствие свободы воли, просто ис-
ходя из того, что никогда мы не можем 
отличить нашего решения от решения, 
продиктованного генетическими или со-
циальными механизмами. Собственно, 
оспорить подход Сапольского невозмож-
но исходя из того самого гамлетовского 
скепсиса. Но его можно оспорить исходя 
из представлений об автокоммуникации. 
Автокоммуникацию мы понимаем как по-
стоянное предпочтение сильной контин-
гентности слабой контингентности, выбор 
в пользу сильной контингентности. Хотя 
Лотман не сразу ввёл этот термин, свой-
ства автокоммуникации он описал уже в 
ранних работах. 

Так, Ю. М. Лотман в «Лекциях по струк-
туральной поэтике» (1964) говорит о ли-
рических повторах не просто как о закре-
плении, а как о появлении качественных 
изменений. В примечании он оговаривает, 
что говорит не о мотивном, а только об 
информационном анализе, а в основном 
тексте противопоставляет письменное 
и устное восприятие баллады: «Человек, 
привыкший к графическому восприятию 
текста, видя на бумаге повторение слова, 
полагает, что перед ним – простое удвое-
ние понятия. Между тем чаще всего речь 
идёт о другом, более сложном понятии, 

связанном с данным словом, но усложнён-
ном совсем не количественно.

Вы слышите: грохочет барабан,
Солдат, прощайся с ней, прощайся с ней,
Уходит взвод в туман, туман, туман,
А прошлое ясней, ясней, ясней...
(Б. Окуджава)

Второй стих совсем не означает пригла-
шения попрощаться дважды. В зависимо-
сти от интонации чтения он может озна-
чать: “Солдат, торопись прощаться, взвод 
уже уходит”, или “солдат, прощайся с ней, 
прощайся навсегда, ты её больше никог-
да не увидишь”, или “солдат, прощайся с 
ней, со своей единственной”. Но никогда: 
“Солдат, прощайся с ней, ещё раз прощай-
ся с ней”. Таким образом, удвоение слова 
означает не механическое удвоение поня-
тия, а другое, новое, усложнённое его со-
держание» [11, c. 106].

Как мы видим, Лотман противопостав-
ляет письменное считывание, т. е. закре-
пление в духе Полония или фундаментали-
стов, когда механическая мультипликация 
просто требует усилия, переходящего в на-
силие, и устное или слуховое считывание, 
включающая в себя автокоммуникацию. 
Ведь «ты больше никогда её не увидишь» 
или «ты моя единственная» – это внутрен-
няя речь, это разговор солдата с собой, эта 
внутренняя речь станет внешней речью, 
например, в признании «Ты моя един-
ственная», но «я больше никогда тебя не 
увижу» не может стать внешней речью. 

В позднейшей работе Лотман подроб-
но характеризует автокоммуникацию: 
«Механизм передачи информации в канале 
“Я – Я” можно представить следующим об-
разом: вводится некоторое сообщение на 
естественном языке, затем вводится неко-
торый добавочный код, представляющий 
собой чисто формальную организацию, 
определённым образом построенную в 
синтагматическом отношении и одновре-
менно или полностью освобождённую от 
семантических значений или стремящую-
ся к такому освобождению. Между перво-
начальным сообщением и вторичным ко-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

24

дом возникает напряжение, под влиянием 
которого появляется тенденция истолко-
вывать семантические элементы текста как 
включённые в дополнительную синтаг-
матическую конструкцию и получающие 
от взаимной соотнесённости новые – ре-
ляционные – значения. Однако, хотя вто-
ричный код стремится превратить первич-
но значимые элементы в освобождённые 
от общеязыковых семантических связей, 
этого не происходит. Общеязыковая се-
мантика остаётся, но на неё накладывается 
вторичная, образуемая за счёт тех сдвигов, 
которые возникают при построении из 
значимых единиц языка ритмических ря-
дов различного типа. Но этим смысловая 
трансформация текста не ограничивается. 
Рост синтагматических связей внутри со-
общения приглушает первичные семан-
тические связи, и текст на определённом 
уровне восприятия может вести себя как 
сложно построенное асемантическое сооб-
щение. Но синтагматически высокоорга-
низованные асемантические тексты имеют 
тенденцию становиться организаторами 
наших ассоциаций. Им приписываются ас-
социативные значения. Так, всматриваясь 
в узор обоев или слушая непрограммную 
музыку, мы приписываем элементам этих 
текстов определённые значения. Чем более 
подчёркнута синтагматическая организа-
ция, тем ассоциативнее и свободнее ста-
новятся семантические связи» [12, c. 171]. 
Таким образом, Лотман как раз включает в 
автокоммуникацию не просто вызов, но и 
свободу, свободу назвать облако хорьком, 
хотя облака – это всего лишь узоры. Эта ав-
токоммуникативная свобода проявляется 
и на уровне индивидуальном, и на уровне 
всеобщем. Например, Роберт Сапольский 
решил написать свою книгу, может быть, 
под влиянием всех обстоятельств; но книга 
Сапольского в мироздании (в смысле «все-
го», всё, по-гречески в плероматическом 
смысле) – один из элементов свободного 
самоопределения мироздания. Таким об-
разом, свобода воли действует на уровне 
индивидуальном (в момент решения, как 
решение блудного сына вернуться) и уров-
не всеобщем (в момент собирания всего 

своего имущества, как решение отца вру-
чить власть над домом сыну, перстень, т. е. 
официальную печать). В остальных случа-
ях она может не действовать, но при этом 
её действие есть автокоммуникативное 
действие, противостоящее конформист-
ским предрассудкам. 

Заключение

Остановка эксперимента с бесконечны-
ми обезьянами и превращение его в экспе-
римент по закреплению признаков присут-
ствует и в массовой культуре наших дней. 
Достаточно указать на обе вышедшие ча-
сти фильма «Дюна» Д. Вильнёва, где пред-
ставлена смена разных религий через образ 
песка, состояние которого всегда контин-
гентно. Пророческая религия Джесики, 
основанная на мимесисе, отличается от 
мессианской религии Пола, в которой ва-
жен архив, – Пол, выпив яд червя, уже не 
просто знает будущее, но умеет соотносить 
прошлое, настоящее и будущее, т. е. созда-
вать особую мессианскую ситуацию, мес-
сианское время, исполнение времён. Но 
в конце концов обе религии должны сме-
ниться харизматической, исключающей 
борьбу за специи в песке. Тем самым, хотя 
и происходит закрепление признаков, т. е. 
закрепление в сознании Пола программы 
его действий, как ему действовать всё бо-
лее безошибочно, – он уже не «обезьяна», 
а «хорёк» Докинза – религиозность в этом 
мире «Дюны» сохраняется. Ведь в фильме 
говорится не только о ситуации конфор-
мизма и общего действия, но и о собствен-
ной предельной психологической ситуа-
ции Пола, который должен быть мессией, 
и о состоянии Вселенной, способной по-
рождать новые векторы и новые возмож-
ности борьбы за власть, накладывающиеся 
на технические возможности цивилизаций 
этой Веленной, но не сводящиеся к этим 
техническим возможностям. Т. е. опять 
есть и индивидуальная, и холистическая 
контингентность, тогда как яд песчаного 
червя можно понять как образ перехода от 
коммуникации к автокоммуникации. 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

25

Бесспорно, развитие теории автокомму-
никации приведёт к новому пониманию 
тех проблем, которые поставили Докинз 
и Сапольский. Автокоммуникация может 
быть понята как первичная ситуация че-
ловека, который познаёт сначала саму воз-
можность производить новые действия, 
по Лотману, превращает узоры, намёки, 
некоторые внутренние заметки или вос-
поминания для себя, в обращение к себе, 
никак не следующее из предыдущего со-
стояния системы. Тогда «бесконечная 
обезьяна» просто создаёт осмысленный 
текст – он может быть абсурдистским, но 
он прочитывается как осмысленный, ком-
бинация клавиш порождает осмыслен-
ность намёков, например, можно прочесть, 
как замечает Лотман, сначала кажущуюся 
бессмысленной комбинацию букв как аб-
бревиатуру целой важнейшей фразы, на-
пример ЯТЛ – для влюблённого без объяс-
нений понятно, что это «Я тебя люблю». В 
автокоммуникации бесконечная обезьяна 
весьма скоро обретёт смысл своей жизни и 
деятельности.

Тогда как контингентность всего – это 
тогда вариант «хорька Докинза», т. е. не-
ожиданной провокации, когда всё, что 
мы знаем, может оказаться ещё лучше, ис-
править ошибки в следующем своём «вы-
пуске». Это имеет множество параллелей 
с богословским учением о действии по 
благодати: сами по себе добрые дела могут 
быть совершены без содействия благодати, 
но именно благодать, как нечто контин-
гентное, совершенно внезапное, позволяет 
этим действиям закрепиться в вечности и 
стать жизнью вечной. Благодаря такому 
«хорьку Докинза» можно лучше понять и 
ключевые богословские термины «спасе-
ния», «вечной жизни» и др., освободив их 
от некоторых обыденных или буржуазных 
импликаций, например, сводящих веч-
ную жизнь к потреблению вечной жизни. 
Таким образом, атеистическая философия 
Докинза и Сапольского вполне может по-
лучить продолжение в современной рели-
гиозной философии. 

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Ванеян С. С. Панофский, Гомбрих и смысл значения в искусстве и иконологии // Вестник 

Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета. Серия 5: Вопросы истории и 
теории христианского искусства. 2013. № 1 (10). С. 21–43.

2.	 Гусельцева М. С. Психология и история: от макроанализа к микроанализу [Электронный ресурс] //  
Психологические исследования. 2010. № 3. URL: https://psystudy.ru/num/article/view/927?articlesB
ySameAuthorPage=1 (дата обращения: 10.09.2025). DOI: 10.54359/ps.v3i10.927.

3.	 Котелевская В. Бульварный ангел истории: к «Труду о пассажах» Вальтера Беньямина // Versus. 
2022. Т. 2. № 3. С. 154–171.

4.	 Монин М. А. Между следом и предзнаменованием. Парадигма улик – как знание и как практика //  
Вопросы философии. 2020. № 4. С. 154‒166. DOI: 10.21146/0042-8744-2020-4-154-166.

5.	 Адамов М. С. Проблема эпистемической ответственности и её психофизиологические основания 
// Философия. Журнал высшей школы экономики. 2024. Т. 8. № 2. С. 205–228. DOI: 10.17323/2587-
8719-2024-2-205-228.

6.	 Хитрук Е. Б. Осмысление человека в контексте меметической теории религии: от «образа и по-
добия» к «транспортному средству» // Вестник Православного Свято-Тихоновского гуманитар-
ного университета. Серия 1: Богословие. Философия. Религиоведение. 2022. № 101. С. 118–135. 
DOI: 10.15382/sturI2022101.118-135.

7.	 Кралечкин Д. Предназначение и контингентность: после меритократии // Логос. 2023. Т. 33. 
№ 6 (157). С. 85–110.

8.	 Сапольский Р. Всё решено. Жизнь без свободы воли / пер. с англ. Г. Бородиной. М.: Альпина нон-
фикшн, 2025. 534 с.

9.	 Докинз Р. Слепой часовщик / пер. с англ. В. Гопко. М.: АСТ, 2024. 496 с. 
10.	 Гёте И. В. Неожиданный Гёте / сост. Г. М. Вайсман. М., СПб.: Летний сад, 2012. 157 с.
11.	 Лотман Ю. М. Лекции по структуральной поэтике // Ю. М. Лотман и Тартуско-московская семи-

отическая школа. М.: Языки русской культуры, 1994. С. 17–245.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

26

12.	 Лотман Ю. М. Автокоммуникация: «Я» и «Другой» как адресаты (О двух моделях коммуникации 
в системе культуры) // Лотман Ю. М. Семиосфера. СПб.: Искусство-СПБ, 2000. С. 159–177.

REFERENCES
1.	 Vaneyan, S. S. (2013). Panofsky, Gombrich and the Meaning of Meaning in Art and Iconology. In: 

St. Tikhon’s University Review. Problems of History and Theory of Christian Art, 1 (10), 21–43 (in Russ.).
2.	 Guseltseva, M. S. (2010). Psychology and History: From Macroanalysis to Microanalysis. In: Psychological 

Research, 3. URL: https://psystudy.ru/num/article/view/927?articlesBySameAuthorPage=1 (accessed: 
10.09.2025) DOI: 10.54359/ps.v3i10.927.

3.	 Kotelevskaya, V. (2022). The Boulevard Angel of History: Toward Walter Benjamin’s Work on Arcades. 
In: Versus, 2 (3), 154–171 (in Russ.).

4.	 Monin, M. A. (2020). Between Trace and Omen. The Paradigm of Evidence: As Knowledge and as Practice. 
In: Questions of Philosophy, 4, 154–166. DOI: 10.21146/0042-8744-2020-4-154-166.

5.	 Adamov, M. S. (2024). The Problem of Epistemic Responsibility and Its Psychophysiological Foundations. 
In: Philosophy. Journal of the Higher School of Economics, 8 (2), 205–228. DOI: 10.17323/2587-8719-
2024-2-205-228 (in Russ.).

6.	 Khitruk, E. B. (2022). Understanding Man in the Context of the Memetic Theory of Religion: From 
“Image and Likeness” to “Vehicle.” In: St. Tikhon’s University Review. Theology. Philosophy. Religious 
Studies, 101, 118–135. DOI: 10.15382/sturI2022101.118-135 (in Russ.).

7.	 Kralechkin, D. (2023). Purpose and Contingency: After Meritocracy. In: Logos, 6 (157), 85–110 (in Russ.).
8.	 Sapolsky, R. Determined. The Science of Life Without Free Will. Moscow: Alpina Non-Fiction publ. 

(in Russ.).
9.	 Dawkins, R. The Blind Watchmaker. Moscow: AST publ. (in Russ.).
10.	 Goethe, J. W. (2012). The Unexpected Goethe. Moscow, St. Petersburg: Letniy Sad publ. (in Russ.).
11.	 Lotman, Yu. M. (1994). Lectures on Structural Poetics. In: M. Yu. Lotman and the Tartu-Moscow Semiotic 

School. Moscow: Yazyki russkoi kultury publ., pp. 17–245 (in Russ.).
12.	 Lotman, Yu. M. (2000). Autocommunication: “I” and “Other” as Addressees (On Two Models of 

Communication in the Cultural System). In: Lotman, Yu. M. Semiosphere. St. Petersburg: Art-SPB publ., 
159–177 (in Russ.).

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРАХ
Марков Александр Викторович (г. Москва) – доктор филологических наук, кандидат философских 
наук, профессор кафедры кино и современного искусства Российского государственного гуманитар-
ного университета;
e-mail: shtaynshtayn@gmail.com; ORCID: 0009-0004-1701-3147
Штайн Оксана Александровна (г. Екатеринбург) – кандидат философских наук, доцент кафедры со-
циальной философии Уральского федерального университета имени первого Президента России 
Б. Н. Ельцина;
e-mail: shtaynshtayn@gmail.com; ORCID: 0009-0004-1701-3147

INFORMATION ABOUT THE AUTHORS
Alexander V. Markov (Moscow) – Dr. Sci. (Philology), Cand. Sci. (Philosophy), Prof., Department of Cinema 
and Contemporary Art, Russian State University for the Humanities;
e-mail: markovius@gmail.com; ORCID: 0000-0001-6874-1073
Oksana A. Shtayn (Ekaterinburg) – Cand. Sci. (Philosophy), Assoc. Prof., Department of Social Philosophy, 
Ural Federal University;
e-mail: shtaynshtayn@gmail.com; ORCID: 0009-0004-1701-3147



27

ИСТОРИЯ ФИЛОСОФИИ

Научная статья
УДК 1(091)
DOI: 10.18384/2949-5148-2025-4-27-41

О РУССКОЙ ЭКОНОМИКЕ. ОТ ПОЗДНИХ СЛАВЯНОФИЛОВ 
К НЕОСЛАВЯНОФИЛАМ

Алёхина Е. В.1*, Курабцев В. Л.1, Деникин А. В.2, Фридман М. Ф.3, Иноземцев В. А.4
1Государственный университет просвещения, г. Москва, Российская Федерация 
2Финансовый университет при Правительстве Российской Федерации, г. Москва, 
Российская Федерация 
3Российская академия народного хозяйства и государственной службы при Президенте 
Российской Федерации, г. Москва, Российская Федерация 
4Московский государственный технический университет имени Н. Э. Баумана (национальный 
исследовательский университет), г. Москва, Российская Федерация 
*Корреспондирующий автор; e-mail: alekhinaevgenia@yandex.ru

Поступила в редакцию 24.09.2025 
После доработки 05.10.2025 

Принята к публикации 14.10.2025 
Аннотация
Цель. Показать непреходящее значение экономического учения славянофилов, противостоящее 
господствующей западной политэкономии, являющейся теоретической основой современного 
потребительского общества, обессмысливающего существование человека вообще и не соот-
ветствующего задачам развития России как уникальной цивилизации. 
Процедуры и методы. Сопоставлены взгляды сторонников либерального и консервативного 
направлений русской социально-философской мысли на принципы экономического развития 
страны в переходные периоды рубежей ХХ и XXI вв. 
Результаты. Авторы обосновывают тезис, согласно которому в период противоречивого разви-
тия «русского капитализма», проводимого либеральными реформаторами по западным моде-
лям и приводящего к порабощению и разорению страны западным капиталом, сформировалось 
альтернативное направление философско-экономической мысли, объединявшее выдающихся 
учёных-теоретиков и профессионалов-практиков, православных патриотов и государственников. 
Они детально разработали и предложили программу системного изменения курса страны, вклю-
чавшего финансово-экономические преобразования в единстве с очищением государственно-
управленческой сферы от коррумпированной бюрократии и укреплением общинных (народных) 
начал в земстве и в православной церкви. Эти меры должны были привести к государственно-
му планированию гармоничного развития производительных сил страны, раскрытию трудового 
потенциала, повышению народного благосостояния и укреплению суверенитета страны, но без 
революционных потрясений. Некоторые их идеи были реализованы в советское время и особо 
востребованы в постсоветское в условиях борьбы за национальную модель развития. 
Теоретическая и/или практическая значимость обусловлена необходимостью суверенизации 
и мобилизации сфер социальных наук и образования для осмысления проходящего в мире 
глубинного перелома и выбора правильных решений с опорой на принципы славянофильской 
философской традиции, в которой экономика рассматривается как поприще для человека, ве-
дущего осмысленную хозяйственную деятельность в соответствии с христианскими ценностями. 
1

© CC BY Алёхина Е. В., Курабцев В. Л., Деникин А. В., Фридман М. Ф., Иноземцев В. А., 2025.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

28

Ключевые слова: абсолютные деньги, «денежная цивилизация», лженаука, славянофильская 
экономика, христианский социализм

Для цитирования: 
О русской экономике. От поздних славянофилов к неославянофилам / Е. В. Алёхина, 
В. Л. Курабцев, А. В. Деникин, М. Ф. Фридман, В. А. Иноземцев // Современные философские 
исследования. 2025. № 4. С. 27–41. https://doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-27-41.

Original research article

ON THE RUSSIAN ECONOMY. FROM THE LATE SLAVOPHILES  
TO THE NEO-SLAVOPHILES

E. Alyokhina1, V. Kurabtsev1, A. Denikin2, M. Fridman3, V. Inozemtsev4

1Federal State University of Education, Moscow, Russian Federation 
2Financial University under the Government of the Russian Federation, Moscow, Russian Federation 
3Russian Academy of National Economy and Public Administration under the President of the Russian 
Federation, Moscow, Russian Federation 
4Bauman Moscow State Technical University, Moscow, Russian Federation

Received by the editorial office 24.09.2025
Revised by the author 05.10.2025

Accepted for publication 14.10.2025
Abstract
Aim. To demonstrate the enduring significance of the economic teachings of the Slavophiles, which 
opposes the dominant Western political economy as the theoretical basis of modern consumer society 
depriving human existence in general meaning not corresponding to development of Russia as a unique 
civilization.
Methodology. The views of proponents of the liberal and conservative schools of Russian social philo-
sophical thought on the principles of the country’s economic development during the transitional peri-
ods at the turn of the 20th and 21st centuries are compared.
Results. It is proved that during the contradictory development of “Russian capitalism”, pursued by 
liberal reformers following Western models and leading to the enslavement and ruin of the country 
by Western capital, an alternative school of philosophical and economic thought emerged, uniting 
outstanding academic theorists and professional practitioners, Orthodox patriots, and statists. They 
specified and proposed a program for a systemic change in the country’s course, including financial 
and economic reforms coupled with the cleansing of the public administration sphere from corrupt 
bureaucracy and the strengthening of communal (popular) principles in the zemstvos and the Orthodox 
Church. These measures were intended to lead to state planning for the harmonious development of 
the country’s productive forces, unlocking labor potential, increasing public well-being, and strengthen-
ing the country’s sovereignty, avoiding revolutionary upheaval. Some of their ideas were implemented 
during the Soviet era and were particularly in demand in the post-Soviet era, amid the struggle for a 
national development model.
Research implications consist in the need to establish sovereignty and mobilize the social sciences 
and education to understand the profound global shift taking place and to choose the right solutions 
based on the principles of the Slavophile philosophical tradition, which views economics as a field for 
individuals engaged in meaningful economic activity in accordance with Christian values.

Keywords: absolute money, “monetary civilization”, pseudoscience, Slavophile economics, Christian 
socialism



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

29

For citation:
Alyokhina, E. V., Kurabtsev, V. L., Denikin, A. V., Fridman, M. F., Inozemtsev, V. A. (2025). On the 
Russian Economy. From The Late Slavophiles to the Neo-Slavophiles. In: Contemporary Philosophical 
Research, 4, pp. 27–41. https://doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-27-41.

Введение

Системная трансформация в капита-
листическое общество, которую проходит 
современная Россия с 80-х гг. ХХ в., и те 
кризисные процессы, которые её сопрово-
ждают [1], вынуждают учёных обратить-
ся к истории России с 80-х гг. XIX в. и до 
Революции 1917 г., оказавшейся перед 
аналогичным выбором стратегии разви-
тия. Обогатившись историческим опытом 
строительства социализма в СССР и его 
разрушения, современные исследовате-
ли-неославянофилы – патриоты и госу-
дарственники – в критических оценках 
западнической либерально-буржуазной 
модели развития и в своих проектах со-
зидания русской экономической модели 
[2] обращаются к наследию поздних сла-
вянофилов. И это не случайно, поскольку 
современная Россия восстанавливает свой 
суверенитет, преодолевая полуколониаль-
ную зависимость от Запада [3], в которую 
она попала 35 лет назад. В похожем поло-
жении финансово-экономической зависи-
мости от Запада наша страна пребывала с 
конца XIX – начала XX в. после либераль-
ных реформ Александра II и финансовой 
деятельности министра финансов С. Витте, 
открывших двери для иностранного капи-
тала, что угрожало разорением и порабо-
щением России. Поздние славянофилы 
разработали конкретную программу выхо-
да из этого положения мирным путём, по 
сути, проект социализма без революций. 
Если религиозные философы, объединив-
шись вокруг журнала «Вехи», разоблачали 
утопическую социалистическую идеоло-
гию революционной интеллигенции, дока-
пываясь до её антихристианских корней, 
то представители поздних славянофилов 
сосредоточились больше на критическом 
анализе буржуазно-либерального курса 
властей и соответствующей официальной 
экономической науки, не обходя своим 

вниманием также популярного экономи-
ческого учения марксизма. И те, и другие, 
таким образом, противостояли отходу от 
«русской идеи», предвидя катастрофиче-
ский ход событий в случае следования за-
падным моделям. 

В «тайну» капитала и буржуазно-ка-
питалистической цивилизации пытались 
проникнуть с разных позиций (наибо-
лее известная у нас – марксистская). Эта 
тема интересовала также поздних сла-
вянофилов. Современные исследовате-
ли обращаются к раскрытию сущности 
господствующей в мире капиталистиче-
ской социально-экономической модели, 
используя термины «рыночная эконо-
мика», «постиндустриальное общество». 
Известный экономист-неославянофил 
В. Ю. Катасонов удачно ввёл термин «де-
нежная цивилизация», идентифицирую-
щий модель, основанную на ростовщиче-
ском капитале, построившем «мировую 
финансовую пирамиду, с помощью кото-
рой осуществляет эксплуатацию большей 
части человечества, экономический и по-
литический контроль над отдельными 
странами и миром» [4, c. 2]. Прослеживая 
историю борьбы ростовщиков за власть 
в «перманентной денежной революции», 
особое внимание он уделяет России, ко-
торая дважды за свою историю втягива-
лась в мировую финансовую пирамиду 
на правах полуколонии. Нравственная 
оценка капитализма как «денежной» эко-
номики» [4, c. 150–169] раскрывает при-
чинно-следственные связи между дея-
тельностью ростовщиков, занимающихся 
выпуском кредитных денег, и цикличе-
скими кризисами: ссудный процент тор-
говцев деньгами уничтожил экономику, 
которая традиционно существовала как 
домостроительство, жизнеобеспечение. 
Метаморфозы экономики начались с того, 
что цель и средства поменялись местами: 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

30

при запрете на ростовщичество деньги 
были средством обмена продуктов, а це-
лью трудовой деятельности было удовлет-
ворение естественных потребностей. В ре-
зультате длительной борьбы ростовщиков 
за легализацию ссудного процента акцен-
ты сместились: целью экономики стало по-
лучение прибыли любым способом, в том 
числе через удовлетворение греховных и 
вредных наклонностей людей.

В этой связи особенно актуальны анализ 
неославянофилами опыта построения со-
ветского социализма как альтернативной 
социально-экономической модели, а также 
план демонтажа «денежной цивилизации» 
и возращения к основам христианской 
цивилизации и христианского социализ-
ма. Он отмечает явную недостаточность 
православной литературы именно по эко-
номическим вопросам в то время, как вы-
работкой социально-экономических моде-
лей активно заняты представители других 
направлений религиозной мысли. 

В ситуации поиска идеологического 
обоснования самобытного пути России ак-
туальна реалистическая оценка имперского 
периода русской истории, что позволяет 
увидеть за его пышным фасадом дости-
жений серьёзные упущения. Так, некото-
рые современные авторы, ностальгически 
вспоминая, «какую Россию мы потеряли», 
как бы не замечают противоречивости 
экономического развития, которое осу-
ществлялось за счёт иностранных займов, 
что приводило к быстро растущему внеш-
нему государственному долгу, уничтоже-
нию отечественного товаропроизводите-
ля, росту безработицы, обезземеливанию 
крестьян, бедности и резкой социальной 
поляризации общества. В целом, следова-
ние либеральным экономическим доктри-
нам ослабляло государство, угрожало его 
независимости. 

В наше время особенно востребовано 
учение об экономической функции государ-
ства, которое было бы лишено крайностей 
как либеральных теорий, минимизировав-
ших его роль, так и теорий коммунистиче-
ского тотального огосударствления всей 
экономики на основе установления жёст-

кого идеократического режима. Несмотря 
на положительный опыт управления на-
родным хозяйством в советский период, 
позволившего освоить огромные природ-
ные богатства, обеспечить научно-техни-
ческий прогресс и создать военно-про-
мышленный потенциал, современные 
славянофилы замечают слабую основу 
этой системы: «вавилонская башня» соци-
ализма была построена «на песке» атеизма, 
материализма, экономизма и рухнула по 
причине «антропологической необосно-
ванности». Сменившая её нынешняя ка-
питалистическая полуколониальная эко-
номика РФ по той же причине и особенно 
в условиях военных действий требует воз-
врата к традиционной русской мобилиза-
ционной модели, «военному социализму», 
к объединению достижений управления в 
Российской империи и в СССР. 

Интересна и по-прежнему актуальна 
проблема роста влияния государствен-
ной бюрократии, основательно разрабо-
танная поздними славянофилами. Они 
критически оценивали факты узурпации 
чиновниками государственного аппара-
та, присвоения ими полномочий само-
державия, возникновения «государства 
в государстве», разрушающего единый 
народный организм. Паразитирующая 
сущность бюрократизма, извратившая 
смысл власти как служения Богу и про-
явившаяся в коррупции и казнокрадстве, 
привела государство к кризису. Ранние 
славянофилы показали, что с XVIII в. 
управленческая элита стала секуляри-
зироваться и поклоняться маммоне1, 
теряя веру, нравственные принципы и 
рассматривая государственную службу, 
бюджет как источник дохода. Почвенник 
Ф. М. Достоевский назвал «чиновника-
либерала, управляющего по немецкому 
образцу», главным врагом России. В со-
циалистическом государстве армия чи-
новников многократно увеличилась (бю-
рократизм «прозаседавшихся» – сквозная 
тема в советской публицистике); вопре-
ки ожиданиям, постсоветская система 
1	 Бог богатства, он же Ваал, изображаемый в виде мо-

гучего быка в древнем Ханаане. См. [5, с.58].



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

31

«рыночной экономики» в несколько раз 
увеличила бюрократический аппарат. 
Сейчас можно утверждать об общемиро-
вой тенденции усиления власти «глубин-
ного (анти)государства» с упразднением 
демократических структур, образованием 
«номенклатурных» партий, соединением 
государства с различными корпорациями 
(маркёр фашизации общества). 

Необходимо отметить, что если на-
следие ранних славянофилов и их обще-
философские взгляды были изучены 
достаточно подробно, то не получило 
должного внимания экономическое уче-
ние поздних славянофилов, к которым 
относятся: И. С. Аксаков, Г. В. Бутми, 
А. В. Васильев, Н. П. Гиляров-Платонов, 
Ю. Г. Жуковский, H. Н. Зворыкин, В. А. Ко- 
корев, А. И. Кошелев, H. Е. Марков (Мар- 
ков Второй), Д. И. Менделеев, А. Д. Неч- 
володов, П. Н. Оль, А. А. Стахович, 
Ю. Ф. Самарин, С. Ф. Шарапов, А. Г. Щер- 
батов и др. Несмотря на различия их 
профессиональных интересов, они схо-
дились в своих выводах о колониальном 
характере торговли России с Европой и 
необходимости «импортзамещения» при 
переходе к производственной автаркии, 
о государственной защите русского това-
ропроизводителя, об установлении госу-
дарственной монополии в регулировании 
валютного курса рубля, ограничении ино-
странного капитала и улучшении условий 
кредитования отечественного товаропро-
изводителя. 

В советский период ряд их экономи-
ческих идей нашли практическое во-
площение, а некоторые теоретические 
положения впоследствии развивались за-
рубежными экономистами (Дж. Кейнс). 
Теоретические пробелы ликвидиру-
ются в наше время. Примечательно, 
что обращение к консервативной со-
циально-философской и экономиче-
ской мысли было инициировано РПЦ и 
православными духовно-просветитель-
скими общественными организациями 
(«Переправа», Институт русской цивили-
зации, Русское экономическое общество 
им. С. Ф. Шарапова). 

Западничество и экономический 
либерализм в России XIX в.

Западничество стало господствующей 
идеологией в России в первой половине 
XIX в. Даже император Николай I, буду-
чи защитником монархии, признавался в 
своём республиканском мировоззрении. 
Не только политический либерализм, 
но и английская политэкономия и эко-
номические либеральные идеи свободы 
рынка, конкуренции, стихийного ценоо-
бразования, максимальной прибыли как 
основы накоплений, невмешательства го-
сударства стали весьма популярны среди 
аристократии и образованных слоёв на-
селения России. Как следствие, реформы 
царя-освободителя Александра II вызвали 
в обществе такие изменения, с которыми 
государство не смогло справиться, нахо-
дясь под влиянием либеральной доктрины 
«невмешательства государства» в хозяй-
ственную жизнь, надеясь на «рыночный 
механизм». О секуляризации властной и 
управленческой элиты России, начавшей-
ся в XVIII в., писали ранние славянофилы, 
которые критически оценили реформы 
Петра I и его последователей, увидев в 
них причину разделения общества на два 
«народа» – западно-просвещённое мень-
шинство (дворянство) и укоренённое в 
традиционной культуре и православии, 
консервативно настроенное большинство 
(народ). Об этом много было сказано ре-
лигиозными философами в XIX в., но нам 
представляются очень точными наблю-
дения государственного деятеля, истори-
ка и философа второй половины XVIII в. 
князя М. М. Щербатова. Он сделал упор 
на ослаблении влияния православной 
церкви и веры: «вера и Божественный за-
кон в сердцах наших истребились, тайны 
Божественные в презрение впали» [6, c. 7], 
что, в свою очередь, привело к падению 
нравственности: «нравы … в разврат ста-
ли приходить» [6, c. 17], к девальвации 
понятий долга, чести, верности, утверж-
дению индивидуализма («каждый живёт 
за себя») и эгоизма («самости»), расцвету 
алчности, обмана, взяточничества, стрем-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

32

лению к роскоши и мотовству.  Реформы 
Александра II не только не преодолели 
разделения России, но ещё более усугубили 
этот разрыв, постепенно разрушали хри-
стианскую вертикаль власти: Бог – царь 
(помазанник) – управленческий аппарат, 
«государевы слуги» (государственный чи-
новник) – народ. Когда русская аристокра-
тия, находившаяся у руля государственной 
власти, стала терять веру в Бога, она стала 
поклоняться маммоне, рассматривая свои 
должности как «кормушки». Следующий 
её шаг – предательство национальных ин-
тересов европейским банкирам и бирже-
викам. Яркими примерами крупной фи-
нансовой аферы чиновников во времена 
Александра II являются сделка по продаже 
Аляски и государственной Николаевской 
железной дороги, а также госзакупки и 
иностранные займы. «Происходило, – как 
пишет В. Ю. Катасонов, – сращивание го-
сударственной бюрократии и иностран-
ного капитала на почве общей любви 
обеих сторон к деньгам … за каждым так 
называемым иностранным инвестором в 
России стояли чиновники – российские 
и зарубежные, которые защищали и про-
двигали “курируемые” предприятия и со-
ответственно были “бенефициарами” этих 
предприятий» [7, c. 180]. В результате за-
ймов Россия по размерам внешнего долга 
занимала первое место в мире1, что неиз-
бежно вело и к внешнеполитической зави-
симости от стран-кредиторов (прежде все-
го Франции и Англии), которые втягивали 
Россию в военно-политический альянс, 
сталкивая с Германией и готовя большую 
континентальную войну.

Противоположную позицию занимали 
славянофилы-почвенники, которые были 
государственниками, монархистами, кон-
серваторами. В лице Ф. М. Достоевского 
почвенники исходили из констатации 
трагического факта разделения России 
на две части: национально-патриотиче-
скую, «корневую», в которую входят все 
сословия, работающие на благо России, и 
1	 После Революции большевики отказались от вы-

платы внешних долгов, сделанных царским прави-
тельством.

либералов-западников, социалистов, анар-
хистов и т. п., которых объединяет отход 
от православия, непринятие историче-
ской русской государственности и русской 
культуры (замаскированные патриотиче-
скими фразами о благе народа). Как пи-
сал поздний славянофил С. Ф. Шарапов, 
«между этими верхами и корнями нет 
никакой творческой, живой и деятель-
ной связи, никакого разумения» [8, c. 30]. 
При этом он правильно конкретизировал 
причину отхода управленческой элиты 
от принципа христианского служения в 
приверженности к либеральной и яко-
бы научной доктрине «невмешательства 
государства в экономическую жизнь на-
рода». На деле «государство отрекалось 
от положительного творчества в области 
народного труда». Поздние славянофилы, 
жившие в период бурного развития ка-
питализма, боролись с финансово-эконо-
мической политикой власти (С. Шарапов 
написал докладную записку Государю, 
но ответа на неё не получил). Кроме них 
весомый вклад в православное понима-
ние экономики внесли: В. С. Соловьёв 
С. Н. Булгаков, А. И. Васильчиков, В. П. Во- 
ронцов, Н. Я. Данилевский, И. Зейпель, 
К. Д. Кавелин, К. Н. Леонтьев, М. О. Мень- 
шиков, К. Н. Пасхалов, Л. А. Тихомиров, 
Ф. В. Чижов, А. П. Шипов, А. Н. Энгель- 
гардт, В. Ф. Эрн и др. [9; 10]. Творческому 
и профессиональному толкованию эко-
номического наследия поздних славя-
нофилов мы обязаны неославянофилам: 
М. Ф. Антонову, О. А. Платонову и, пре-
жде всего, В. Ю. Катасонову [11; 7]. 

Особое внимание В. Ю. Катасонов уделил 
экономическим работам С. Ф. Шарапова 
(1855–1911) – известного публициста, ли-
тератора, общественно-политического 
деятеля, предпринимателя, организатора 
образцового хозяйства в своём имении 
(«помещичьего колхоза»). Отслужив в 
Министерстве финансов, прекрасно зная 
финансовую систему и её недостатки, он-
пришёл к выводу, что в результате финан-
совой реформы С. Витте государство утра-
тило контроль над денежным обращением 
в стране, а вследствие этого и контроль над 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

33

экономикой. В своём наиболее крупном 
произведении «Бумажный рубль: Его тео-
рия и практика» (1895) [12] С. Ф. Шарапов 
исследовал историю ростовщичества, рас-
крыв механизм его власти – «тайну золота», 
отверг курс России на «дикий капитализм», 
предложив альтернативную – христиан-
скую – модель экономики и денежной 
системы. В. Ю. Катасонов как видный 
учёный-экономист высоко оценил его фи-
нансово-экономическую программу, ко-
торую отличает «тщательная проработан-
ность конкретных вопросов и системность, 
главными элементами которой являются 
абсолютные (бумажные) деньги, мнимые 
капиталы, запасные капиталы, государ-
ственные банки, казённые монополии в 
ключевых отраслях экономики, регулиру-
емый государством валютный курс рубля 
и др.» [7]. Очень важно, что он органично 
вписал свою экономическую программу в 
социально-философскую концепцию обще-
ства, которая охватывала государственное 
устройство, церковную жизнь, семейные 
отношения, геополитику и т. п. Разделяя 
главные идеи славянофилов, он утверждал, 
что экономическое возрождение России 
возможно лишь на фундаменте «правосла-
вия, самодержавия и народности».

Свои экономические исследования и 
разработку программы коренного измене-
ния финансово-экономической системы 
России С. Шарапов начинает с критиче-
ской разборки методологии официальной 
экономической науки, которой руковод-
ствовались высшие чиновники России, 
проводя судьбоносные реформы. Выше 
уже упоминались его высказывания отно-
сительно либеральной идеи «невмешатель-
ства государства» в рыночный механизм, 
сведения государства до роли «ночного 
сторожа»: занятого общественным поряд-
ком, правосудием, обороной и т. п.1 Его 
1	 Отметим, что в наше время подобные идеи звучали 

с высоких трибун, в прессе и с телеканалов на рубе-
же 1980 – 1990-х гг. Сейчас становится очевидным, 
что в таком случае и оборона, и суды, и силовые 
ведомства неизбежно коммерциализуются и при-
ватизируются, что наглядно демонстрирует пример 
реформы армии, проведённой с 2008 г., негативные 
последствия которой сказались с начала СВО. 

критический взгляд на финансово-эконо-
мическую политику государства развивали 
другие представители позднего славяно-
фильства. Предприниматель В. А. Кокорев, 
отдавая дань победе над Наполеоном, от-
метил наши поражения на финансовом 
фронте, к которым привело невежество 
властей, слепая вера в истинность за-
падных учений, копирование «европей-
ских финансовых систем и порядков». 
«Финансовая война против России, – тре-
вожится он, – настойчиво ведётся Европой 
с начала 30-х годов; мы потерпели от ев-
ропейских злоухищрений и собственно-
го недомыслия полное поражение нашей 
финансовой силы» [13, c. 239]. Многие 
исследователи обратили внимание на то, 
что переход к золотой валюте означал из-
менение всей модели капитализма. Суть 
изменений в том, что банковский капитал 
окончательно подчинил себе капитал про-
мышленный и торговый. Подробный ана-
лиз жульнической операции по введению 
министром Витте золотого рубля без зако-
нодательного оформления такого введения 
дан во многих источниках [14; 15, с. 154–
170; 16, с. 68–71]. Предприниматель, обще-
ственный деятель и публицист Г. В. Бутми 
в книге «Золотая валюта» описал депрес-
сию, в которой находилась экономика «зо-
лотых» стран Европы. Генерал и историк 
А. Д. Нечволодов в книге «От разорения к 
достатку» (1906) приводит дополнитель-
ные аргументы и примеры, касающиеся 
взаимосвязей внутренних и международ-
ных денег, убедительно доказывая, что 
изоляция от международного денежного 
рынка сохраняет независимость страны. 
Таким образом, они утверждали, что пере-
ход к золотой валюте обесценивает труд, 
одновременно увеличивая богатство фи-
нансовых олигархов. Непонимание этой 
очевидности было следствием заимствова-
ния либеральных экономических учений, 
составлявших содержание экономическо-
го образования дворянской и разночин-
ной молодёжи в российских университе-
тах, находившихся под прямым влиянием 
европейских профессоров (позитивистов, 
атеистов, материалистов). Из критики за-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

34

падных экономических теорий следовала 
необходимость создавать собственную 
альтернативную финансовую науку, по-
строенную не на цене золота, устанав-
ливаемой международными «менялами», 
а на абсолютных («нейтральных») день-
гах как необходимом условии доступного 
кредитования отечественного предприни-
мательства и достижения общественного 
благосостояния.

О бюрократизме и диктатуре в 
программе укрепления российской 

государственности

Славянофилы признавали официаль-
ную формулу «православие, самодержавие, 
народность», но, как пишет М. Ф. Антонов, 
«вкладывали в неё своё, национальное со-
держание... Православие – со свободной 
Церковью, освобождённой от гнёта госу-
дарства, превратившего её в часть своей 
машины управления. Да, Самодержавие, 
но Русское, руководствующееся нашими 
народными началами, опирающееся на 
сеть сельских и городских общин, а не на 
бюрократическую машину, построенную 
на западный образец… Да, Народность, но 
основанная на тысячелетней жизни народа 
в рамках мира-общины, а не на навязанных 
сверху, списанных с западных кодексов» 
[9, c. 69]. Следовательно, экономическое 
возрождение и благосостояние народа 
рассматривались ими в единстве религиоз-
но-духовного и государственного возрож-
дения. Поздние славянофилы, разработав 
программу конкретных мер спасения стра-
ны, подчёркивали эту органическую связь, 
что прекрасно показал Л. А. Тихомиров в 
своей известной книге «Монархическая 
государственность». Экономическое воз-
рождение было невозможно без возрож-
дения политического. Для преодоления 
кризиса государственности и раскола об-
щества требовались возрождение земской 
системы самоуправления и укрепление са-
модержавной верховной власти царя, ко-
торой угрожали «новые русские» олигар-
хи – капиталисты, банкиры-биржевики и 
бездействовавшие чиновники-бюрократы. 

В условиях преобладания в правительстве 
либералов идеи поздних славянофилов об 
укреплении национальной государствен-
ности как самодержавной власти царя и 
земства не встречали должной поддерж-
ки. Показательно, что выдающаяся работа 
С. Ю. Шарапова «Самодержавие и само-
управление» (1899) была первоначально 
опубликована в Берлине, а переизданный 
в России тираж конфискован и почти 
уничтожен. Эту парадоксальную на пер-
вый взгляд ситуацию В. Ю. Катасонов объ-
ясняет тем, что «в его модели российского 
государства совсем не было места бюро-
кратии, которая к тому времени захвати-
ла командные позиции в государственной 
машине и превратилась в непреодолимый 
барьер между монархом и народом» [7, 
c. 138]. Его вывод соответствует высказы-
ванию С. Ю. Шарапова в адрес бюрокра-
тии: «Бюрократия отжила свой век, опозо-
рила и разорила Россию и вызвала к себе 
такую ненависть, с которой нам с вами не 
справиться. Нужно вступать на иной путь. 
Иной, кроме Царской и Самодержавной, 
верховной власти в России быть не может. 
Но под неё нужно подвести совсем иной 
фундамент. Этот фундамент – широкое са-
моуправление, которое должно всецело за-
менить бюрократию. Всё будущее России – 
в земстве, поставленном как первооснова 
государственного здания» [12]. 

В славянофильской мысли формой 
народного самоуправления рассматри-
вался также церковный приход как пер-
вичная ячейка государственной системы. 
Такую идею активно продвигал князь 
А. Г. Щербатов – общественный дея-
тель, экономист, публицист. В работе 
«Православный приход – твердыня рус-
ской народности» (1909) он предлагает 
передать приходу функции земства – хо-
зяйственные, образовательные, охрани-
тельные и т. п. – под управлением по-
печителей, избираемых прихожанами. 
В общем, русский народ должен «утвер-
диться в своих православных Приходах 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

35

и оказать через них поддержку Царскому 
Самодержавию»1.

«Народная монархия» в понимании 
поздних славянофилов не есть парла-
ментская демократия, которая уста-
новилась в России после подписания 
17 октября 1905 г. царского Манифеста. 
Консервативно настроенные славянофи-
лы, отвергая либеральную теорию демокра-
тии с её парламентаризмом, «разделением 
властей», обосновывали русскую модель 
государства-империи как военного лагеря, 
в котором власть должна быть самодер-
жавной и нераздельной. В революционных 
условиях начала ХХ в. их программа по 
укреплению государства включала систему 
чрезвычайных мер (возникают аналогии с 
ВЧК 1920-х гг., но это уже была диктатура 
снизу). По отношению к кому? Чтобы от-
ветить на этот вопрос, вспомним, что ещё 
ранние славянофилы усмотрели опасность 
в разделении России со времён Петра I на 
два народа – либеральную западническую 
бюрократию и русское общество. Для 
поздних славянофилов стало очевидно, 
что кардинальные изменения в финан-
сово-экономической сфере в России воз-
можны после наведения порядка в государ-
ственном аппарате страны. Бюрократия, 
узурпировавшая государственное управ-
ление, стала преградой между верховной 
властью и обществом. Государственные 
ведомства России, заполненные непро-
фессионалами, отличались низкой испол-
нительской дисциплиной, равнодушием, 
преклонением перед Западом, коррупци-
ей, кумовством, карьеризмом, волокитой. 
Выход из этой катастрофической ситуации 
С. Ю. Шарапов предлагал адекватный – 
временное введение царём особого по-
литического режима – диктатуры – для 
полной смены чиновничьего аппарата и 
всего курса развития страны (этой теме по-
свящён его роман «Диктатор»). Диктатор 
характеризовался такими качествами, как 
патриотизм, здравый смысл, твёрдость, 
православная вера. 
1	 Святая Русь. Русское хозяйство. Большая энцикло-

педия русского народа. М.: Институт русской циви-
лизации, 2006. С. 1057.

Примечательно, что Александр III так-
же хотел существенно усовершенство-
вать государственное управление, издав 
прекрасный Манифест «О неправдах и 
хищениях»2, но реализовывать его долж-
на была всё та же государственная бюро-
кратия, которая не собиралась меняться. 
По-видимому, императору не хотелось 
уподобиться Ивану Грозному, который од-
новременно ввёл диктатуру (опричнину) 
для властолюбивых бояр, а для народа – 
низовое самоуправление (земство). 

Неославянофил В. Ю. Катасовов про-
водит параллели с нашим временем: при 
существенном увеличении численности 
чиновников Российской Федерации, «от-
сутствует “ясный план русской промыш-
ленной деятельности”. И это при том, 
что у нас накоплен уникальный опыт 
средне- и долгосрочного планирования 
народного хозяйства в течение несколь-
ких десятков лет. После Второй мировой 
войны многие экономически развитые 
страны (Германия, Франция, Япония, 
Голландия и др.) изучали и практически 
использовали советский опыт» [7, c. 34]. 
Проанализировав исторический путь 
России в XIX–XX вв., он делает вывод: 
«Когда функционирование бюрократиче-
ского государства приводит к системному 
кризису, угрожающему её собственному 
существованию, оно начинает спасать 
ситуацию, выбирая самый простой путь: 
привлекать в Россию иностранный ка-
питал, который будет за правительство 
“поднимать” и “развивать” народное хо-
зяйство, не думая при этом о последстви-
ях подобного привлечения в страну “ка-
питалистических варягов”. Сегодняшние 
наши власти, послушно и последователь-
но проводя политику “экономического 
либерализма”, делают то же самое: они 

2	 Высочайший манифест императора Александра III, 
обнародованный вскоре восшествия его на царский 
трон (29 апреля 1881 г.), призывал всех верных под-
данных к служению верою и правдою Его импера-
торскому величеству и государству, к искоренению 
гнусной крамолы, к утверждению веры и нрав-
ственности, доброму воспитанию детей, к истребле-
нию неправды и хищения, к водворению порядка и 
правды в действии учреждений России. 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

36

“привлекают иностранные инвестиции”, 
т. е. окончательно подрубают сук, на ко-
тором сидят» [7, c. 35]. Несколько ранее 
А. Ф. Антонов высказал похожую мысль: 
«Российская бюрократия была убеждена: 
“Запад нам поможет”. Она строила всю 
политику страны на принципе всемерно-
го привлечения в Россию иностранного 
капитала, не думая о последствиях этого 
“тихого захвата России иностранцами”» [9, 
c. 198]. И далее: в XIX в. «финансовые гении 
обещали, что к нам притекут иностранные 
капиталы, Россия получит валюту всего 
цивилизованного мира. Возражали им все-
го три человека в России – С. Ф. Шарапов, 
П. В. Оль и Г. В. Бутми» [9, c. 298]. Так 
национальная управленческая элита 
становится компрадорской (посредни-
ческой) бюрократией. По убеждению 
В. Ю. Катасонова, идеи С. Ф. Шарапова, 
касающиеся введения диктатуры и чрез-
вычайного положения в стране, вполне 
пригодятся для нашего времени: «В сегод-
няшней России есть немало неизвестных и 
мало известных “полковников Ивановых”, 
которые готовы навести порядок в стра-
не и которых готов поддержать народ» [7, 
c. 148]. Необходимость в этом заключается 
не столько из-замногочисленных фактов 
коррупции. Проблема в том, что, как счита-
ет Андрей Пинчук (министр государствен-
ной безопасности ДНР), «для коррупци-
онного удобства создаётся неэффективная 
система», т. е. страна теряет потенциал 
будущего развития. «В итоге проблемы, с 
которыми столкнулась в последнее время 
страна в области промышленности, состо-
яния армии – это именно отложенный эф-
фект от действий коррупционеров в про-
шлом». Однако деприватизация сама по 
себе – не выход. Меняться должна система, 
а не её отдельные механизмы, убеждён он. 
«Коррупция – это состояние обществен-
ной системы в целом … Для корпоратив-
щиков принадлежность к государству – 
большое благо. Риски перекладываются на 
государство … Но при этом строятся схе-

мы по выводу огромной прибыли, ресур-
сов и активов»1. 

История показывает, что верховная 
власть вынуждена проводить регулярную 
«чистку» государственной бюрократии на 
всех уровнях. Иначе появляется опасность 
узурпации ею самодержавной власти, рас-
цвета коррупции, кумовства, что приводит 
к некомпетентности, бездействию и даже 
предательству управленческим аппаратом 
национальных интересов, к ослаблению 
и разрушению государства. В России кар-
динальную «смену элит» проводили цари 
Иван Грозный, Пётр I, Екатерина II, а вот 
в XIX в. такой “shutdown” для чиновни-
ков-либералов-западников был упущен. 
Поэтому задачу оздоровления систе-
мы управления после революции решал 
И. Сталин, который показал, что проще её 
создать заново, чем реформировать (мо-
дернизировать, постепенно улучшать). 
Опасаясь наметившегося кардинального 
обновления, высшая советская бюрокра-
тия постаралась избавиться от диктатора. 
В результате последующей сорокалетней 
либеральной трансформации в сторону 
Запада СССР был разрушен, ограблен, си-
стема управления кардинально «перестро-
ена» американскими советниками по типу 
колониальной администрации.

Катастрофические результаты её де-
ятельности, приведшие к значитель-
ной утрате независимости страны, 
В. Ю. Катасонов подтверждает фактом вы-
платы «дани» Западу (прежде всего США)2 
в виде зарубежных активов (3–4 трлн дол-
ларов), урановой контрибуции (1,5 трлн 
долларов), торгового дисбаланса в виде 
ежегодной утечки капитала в 100 млрд дол-
ларов. Первым шагом на пути восстанов-
ления экономического суверенитета он 
считает смену «нынешней компрадорской 
администрации на сплоченную команду 
1	 Пинчук А. Чиновники воровать не закончат: впер-

вые правда о коррупции от человека системы. 
Настоящая СВО ещё не началась [Электронный 
ресурс]. URL: https://dzen.ru/a/aNr2vaNCZnqRfUWE 
(дата обращения: 30.09.2025).

2	 Катасонов В. Ю. Россия регулярно платит дань 
Западу [Электронный ресурс]. URL: https://zen.
yandex.ru (дата обращения: 03.05.2021).



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

37

истинных патриотов и грамотных людей, 
понимающих, что такое экономическая 
безопасность страны». Таким образом, пе-
ред опасностью дальнейшего разрушения 
в обществе происходит осознание необхо-
димости избавления от «пятой колонны» 
без революций для построения сильной и 
независимой России. 

Неославянофилы о сущности 
капитализма и национальной 

экономической модели

Среди современных исследователей и 
последователей экономической мысли 
поздних славянофилов необходимо упо-
мянуть прежде всего В. Ю. Катасонова [7; 
11], О. А. Платонова [10], М. Антонова 
[9]1, А. К. Крыленко [17], М. Ю. Медведева 
[18], с оговорками С. Г. Кара-Мурзу [19–
21] и др. Указанные авторы концентриру-
ются на изучении ростовщической сущ-
ности капитализма и кредитно-долговой 
природе денежного обращения, привед-
шей за последние два века к установле-
нию однополярного «нового мирового 
порядка», при котором мир разделился 
на страны «золотого миллиарда» (ЗМ) и 
страны «периферии мирового капитализ-
ма» (ПМК). Суть однополярного миропо-
рядка В. Ю. Катасонов представляет ярко 
и образно: «…первые ездят на вторых. 
Идеальная система рабовладения в миро-
вом масштабе. При этом в учебниках по 
“экономике” страны ПМК так же, как и 
страны ЗМ, относятся к “рыночной эко-
номике” (просто первые, по мнению “про-
фессиональных экономистов”, немного 
отстают от вторых в своём движении по 
пути “прогресса”)» [22, с. 859]. Но в реаль-
ности «для стран ПМК дальнейшее пребы-
вание в такой “мировой рыночной эконо-
мике” означает полный тупик, деградацию 
их хозяйства и неизбежное вымирание 
населения. Вариантов выхода из тупика 
для любой страны ПМК лишь два … со-
хранение действующих законов "дикого" 

1	 См.: Русское хозяйство. Большая энциклопедия 
русского народа. М.: Институт русской цивилиза-
ции, 2006. 1134 с.

капитализма, воспроизводства порядка, 
при котором идёт постоянная “война всех 
против всех”. ... Второй вариант: попы-
таться жить по законам, отличным от за-
конов “дикого” капитализма. Для этого, 
во-первых, надо также избавиться от того, 
кто сидит на твоей спине. Во-вторых, уста-
новить на своём поле свои суверенные за-
коны, которые вообще исключают модель 
“наездник – лошадь” и утверждают модель 
взимовыгодного сотрудничества суверен-
ных государств. В этой модели "лошадей" 
вообще не предусмотрено. Такая модель 
практически реализовывалась в рамках со-
дружества социалистических стран после 
второй мировой войны. Прежде всего, в 
рамках Совета экономической взаимопо-
мощи (СЭВ)» [22, с. 860]. 

Логически В. Ю. Катасонов приходит 
к постановке кардинального и очень ак-
туального вопроса: «Почему это взаимо-
выгодное сотрудничество закончилось 
крахом социалистического лагеря? Может 
быть, эта модель межгосударственных от-
ношений неконкурентоспособна по срав-
нению с моделью "мировой рыночной 
экономики"»?» Ответ на него он находит 
у А. К. Крыленко: «Денежная держава 
должна либо править миром, либо исчез-
нуть» [17, c. 9], чем объясняется постоян-
ная агрессия Запада. Развивая его мысли, 
В. Ю. Катасонов находит главную при-
чину разрушения новой, экономически 
более конкурентоспособной по сравне-
нию с «мировой рыночной экономикой» 
модели социалистического содружества. 
Всё дело в марксистской идеологии, по-
ложенной в основу политики социали-
стических государств, постулировавшей 
приоритет экономики как «базиса» соци-
альной системы, в то время как «капита-
листы-ростовщики учились по учебникам, 
где все в точности до наоборот: идейные, 
духовные, политические отношения яв-
ляются базисом, а экономика вторична по 
отношению к нему. Вот поэтому вся энер-
гия ростовщиков была нацелена, прежде 
всего, на расшатывание духовно-идейной 
и политической основы социалистиче-
ского содружества и отдельных стран, со-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

38

ставляющих его. Развал экономики был 
лишь следствием такого расшатывания» 
[22, с. 861]. Из этой цитаты сделаем вывод 
о «духовно-идейной» необеспеченности 
марксистского проекта социализма, не-
смотря на развитую систему институтов 
пропаганды и агитации. Далее, поскольку 
общепризнанным принципом буржуаз-
ной политэкономии считается экономизм, 
объяснение В. Ю. Катасонова может пока-
заться противоречивым, если не принять 
во внимание то, что и буржуазный эко-
номизм, и социалистический мессианизм 
являлись двумя ветвями религии Талмуда 
(о чём писал С. Н. Булгаков) в единой иде-
ологии сионизма. Согласимся с нашим 
автором, что этих тонкостей отечествен-
ные «профессиональные экономисты», к 
сожалению, не принимают во внимание 
и поэтому продолжают пользоваться ис-
кажённой оценкой «неэффективности» 
плановой экономики и «прогрессивности»  
«свободного рынка». Итак, заостряется 
проблема качества нашей отечественной 
экономической науки и социально-гума-
нитарного знания вообще. 

В комментариях к трудам С. Шарапова 
[7] В. Ю. Катасонов подчёркивает сходство 
в социально-политическом и экономиче-
ском положении России в обозначенные 
периоды как следствие капиталистическо-
го курса развития, чуждого русскому на-
роду1. Так анти-власть неизбежно загоняет 
страну «в колею, ведущую к обрыву». Более 
конкретно сходство в экономической сфе-
ре раскрывается им в таких опасных тен-
денциях, как: «засилье иностранного ка-
питала в российской экономике, быстро 
растущий внешний долг страны, сильная 
зависимость государственного бюджета 
и всей экономики от внешнего рынка и 
игр спекулянтов на мировом рынке, ис-
пытываемый отечественными предпри-
ятиями постоянный денежный голод, 
высокие процентные ставки по креди-
там, растущая социально-имущественная 

1	 Вспомним, что идеологи «перестройки», воспри-
нявшие чуждые западнические идеи, не случайно 
говорили о необходимости сломать культурный код 
народа.

дифференциация общества, паразитизм 
и космополитизм нашей государственной 
бюрократии, процветающая коррупция и 
казнокрадство, усиливающееся отстава-
ние российской экономики от западной 
экономики, неразвитость экономической 
инфраструктуры, бедственное положение 
сельского хозяйства, грозящее стране го-
лодом; отсутствие развитой промышлен-
ности, неготовность экономики к ведению 
серьёзной войны и т. д. Достаточно сходна 
и геополитическая ситуация той и нынеш-
ней России» [7, с. 152–155]. 

Спустя три десятилетия существования 
в капиталистической системе российские 
экономисты смогли раскрыть механизм 
колонизации: иностранные компании при-
ходят с долларами, обменивают их в ЦБ РФ 
на рубли по заниженному в несколько раз 
курсу, скупают российские предприятия 
по дешёвке, утечка валюты в виде процен-
тов и дивидендов нарастает. Поэтому рос-
сийский предприниматель, пользующийся 
дешёвыми рублями и дорогими кредитами, 
как инвестор проигрывает иностранному, 
а страна, по сути, питает геополитических 
соперников, подталкивая их к дальнейшей 
агрессии. Сопоставляя политическую и 
экономическую обстановку начала ХХ в. 
в описании С. Ф. Шарапова с современ-
ной, В. Ю. Катасонов считает, что сейчас 
«ситуация в России и вокруг России даже 
более катастрофическая». Следовательно, 
оправданы опасения славянофила: «…го-
товятся величайшие, быть может, за всю 
нашу историю испытания. России придёт-
ся отстаивать … не только свою целость 
и независимость, но, быть может, и самое 
своё существование» [12, c. 238]. Но не всё 
ещё потеряно.

Заключение

Современная Россия, как и в конце 
XIX в., может остановить глобалистскую 
экспансию ростовщического капитала, 
если власти воспримут идеи экономистов-
неославянофилов, которые созвучны про-
грамме С. Ф. Шарапова, изложенной им 
в статье «Основы русской денежной си-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

39

стемы» (1893). Как считает А. Ф. Антонов, 
«уже в этой работе Шарапов предстал 
перед понимающими читателями как ге-
ниальный мыслитель, горячий патриот 
России и, может быть, последний перед 
революцией … провозвестник самобыт-
ного пути её развития, предлагавший соб-
ственную концепцию построения справед-
ливого русского государства и основанную 
на русских традициях систему хозяйство-
вания» [9, c. 272]. Конкретизацию этих 
принципов, касающихся русской финан-
сово-экономической модели, представил 
В. Ю. Катасонов: «Во-первых, право вы-
пуска денег принадлежит народу, кото-
рое он реализует через своё государство 
(пока что наш центральный банк – по 
сути, филиал Федеральной резервной си-

стемы США). Во-вторых, избавиться от 
магического, гипнотического воздействия 
на наши умы западных экономических 
теорий. Опираться нужно на здравый 
смысл, совесть, православное понимание 
смысла жизни. В-третьих, обращаться 
к историческому наследию России (в том 
числе в части устройства финансов)» [7, 
c. 639–640]. Последний принцип предпо-
лагает использование исторического опы-
та с конца XIX в. до настоящего времени, 
включая советский период нашей исто-
рии, а также новейший, 35-летний «опыт 
наших экономических и финансовых бед», 
когда очередные реформаторы «оказались 
загипнотизированными современными 
“жрецами” “религии денег”» [7, c. 641].

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Фурсов А. И. Водораздел. Будущее, которое уже наступило. М.: Книжный мир, 2021. 416 c.
2.	 Глазьев C. Ю. За горизонтом конца истории. М.: Проспект, 2022. 416 с.
3.	 Дугин А. Г. Бытие и империя. Онтология и эсхатология Вселенского царства. М.: АСТ, 2023. 784 с.
4.	 Катасонов В. Ю. О проценте: ссудном, подсудном, безрассудном. «Денежная цивилизация» и со-

временный кризис. М.: Кислород, 2014. 870 с.
5.	 Малофеев К. В. Империя. 4000 лет. Книга первая. М.: АСТ, 2022. 464 с.
6.	 Щербатов М. М. О повреждении нравов [Электронный ресурс] // ImWerden: [сайт]. URL: https://

imwerden.de/pdf/scherbatow_o_nrawach.pdf (дата обращения: 12.10.2025).
7.	 Катасонов В. Ю. Экономическая теория славянофилов и современная Россия. «Бумажный рубль» 

С. Шарапова. М.: Институт русской цивилизации, 2014. 656 с. 
8.	 Шарапов (под псевдонимом Тарлицкий). Что нужно прежде всего для нашего экономического 

возрождения? // Базули Ю. В. Двойственная природа денег: русская экономическая мысль на ру-
беже XIX–XX веков. СПб.: Русская симфония, 2005. С. 30–44.

9.	 Антонов М. Ф. Экономическое учение славянофилов. М.: Институт русской цивилизации, 2008. 
416 с.

10.	 Платонов О. А. Русская экономика без глобализма. М.: Алгоритм, 2006. 797 с.
11.	 Катасонов В. Ю. Русская социологическая мысль на рубеже XIX–XX веков. К. Леонтьев, 

Л. Тихомиров, В. Соловьёв, С. Булгаков, С. Шарапов. М.: Родная страна, 2015. 574 с.
12.	 Шарапов С. Ф. Россия будущего. М.: Институт русской цивилизации, 2011. 720 с. 
13.	 Платонов О. А. Русская экономика без глобализма. М.: Алгоритм, 2005. 797 с.
14.	 Бутми Г. В. Золотая валюта. К пониманию макроэкономики государства и мира. СПб.: Памятники 

русской мысли, 2000. 286 с.
15.	 Катасонов В. Ю. Золото в экономике и политике России. М.: Анкил, 2009. 286 с.
16.	 Пасхалов К. Н. Русский вопрос. М.: Алгоритм, 2009. 717 с. 
17.	 Крыленко А. К. Денежная держава. Тайные механизмы истории. М.: Институт русской цивили-

зации, 2009. 207 с.
18.	 Медведев М. Ю. Альтернативная экономика. Критический взгляд на современную науку и прак-

тику. М.: КноРУС, 2010. 158 с.
19.	 Кара-Мурза С. Г. Идеология и мать её наука. М.: Алгоритм, 2002. 253 с.
20.	 Кара-Мурза С. Г. Маркс против русской революции. М.: Эксмо: Яуза, 2008. 318 с.
21.	 Кара-Мурза С. Г. Потерянный разум. М.: Алгоритм, 2005. 700 с.
22.	 Катасонов В. Ю. Капитализм. История и идеология «денежной цивилизации». М.: Институт рус-

ской цивилизации, 2013. 1072 с.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

40

REFERENCES
1.	 Fursov, A. I. (2021). Watershed. The Future That Has Already Arrived. Moscow: Knizhny Mir publ. 

(in Russ.).
2.	 Glazyev, S. Yu. (2022). Beyond the Horizon of the End of History. Moscow: Prospect publ. (in Russ.).
3.	 Dugin, A. G. (2023). Being and Empire. Ontology and Eschatology of the Universal Kingdom. Moscow: 

AST publ. (in Russ.).
4.	 Katasonov, V. Yu. (2014). On Interest: Loan, Judicial, Reckless. “Financial Civilization” and the Modern 

Crisis. Moscow: Kislorod publ. (in Russ.).
5.	 Malofeev, K. V. (2022). Empire. 4000 Years. Book One. Moscow: AST publ. (in Russ.).
6.	 Shcherbatov, M. M. On the Corruption of Morals. In: ImWerden. URL: https://imwerden.de/pdf/

scherbatow_o_nrawach.pdf (accessed: 12.10.2024).
7.	 Katasonov, V. Yu. (2014). The Economic Theory of the Slavophiles and Modern Russia. S. Sharapov’s “The 

Paper Ruble.” Moscow: Institute of Russian Civilization publ. (in Russ.).
8.	 Sharapov (under the pseudonym Tarlitsky) (2005). What is Needed Above All for Our Economic 

Revival? In: Bazuli, Yu. V. The Dual Nature of Money: Russian Economic Thought at the Turn of the 19th–
20th Centuries. St. Petersburg: Russian Symphony publ., pp. 30–44 (in Russ.).

9.	 Antonov, M. F. (2008). The Economic Doctrine of the Slavophiles. Moscow: Institute of Russian 
Civilization publ. (in Russ.).

10.	 Platonov, O. A. (2006). Russian Economy Without Globalism. Moscow: Algorithm publ. (in Russ.).
11.	 Katasonov, V. Yu. (2015). Russian Sociological Thought at the Turn of the 19th–20th Centuries. K. Leontyev, 

L. Tikhomirov, V. Solovyov, S. Bulgakov, S. Sharapov. Moscow: Native Country publ. (in Russ.).
12.	 Sharapov, S. F. (2011). The Future Russia. Moscow: Institute of Russian Civilization publ. (in Russ.).
13.	 Platonov, O. A. Russian Economy without Globalism. Moscow: Algorithm publ. (in Russ.).
14.	 Butmi, G. V. (2000). Gold Currency. Toward Understanding the Macroeconomics of the State and the 

World. St. Petersburg: Pamyatniki Russkoi mysli publ. (in Russ.).
15.	 Katasonov, V. Yu. (2009). Gold in the Economy and Politics of Russia. Moscow: Ankil publ. (in Russ.).
16.	 Paskhalov, K. N. (2009). The Russian Question. Moscow: Algorithm publ. (in Russ.).
17.	 Krylenko, A. K. (2009). Monetary Power. Secret Mechanisms of History. Moscow: Institute of Russian 

Civilization publ. (in Russ.).
18.	 Medvedev, M. Yu. (2010). Alternative Economics: Critical Look at Modern Science and Practice. Moscow: 

Knorus publ. (in Russ.).
19.	 Kara-Murza, S. G. (2002). Ideology and Its Mother Science. Moscow: Algorithm publ. (in Russ.).
20.	 Kara-Murza, S. G. (2008). Marx Against the Russian Revolution. Moscow: Eksmo publ., Yauza publ. 

(in Russ.).
21.	 Kara-Murza, S. G. (2005). The Lost Mind. Moscow: Algorithm publ. (in Russ.).
22.	 Katasonov, V. Yu. (2013). Capitalism. History and Ideology of the “Monetary Civilization.” Moscow: 

Institute of Russian Civilization publ. (in Russ.).

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРАХ
Алёхина Евгения Викторовна (г. Москва) – доцент, доктор философских наук, профессор кафедры 
философии Государственного университета просвещения;
e-mail: alekhinaevgenia@yandex.ru 
Курабцев Василий Леонидович (г. Москва) – доктор философских наук, доцент, специалист Технопарка 
«Кванториум» Государственного университета просвещения;
e-mail: kurabtsev@mail.ru ORCID: 0000-0003-4757-731X 
Деникин Анатолий Васильевич (г. Москва) – доктор философских наук, профессор, профессор ка-
федры гуманитарных наук Финансового университета при Правительстве Российской Федерации;
e-mail: andenikin@yandex.ru ORCID: 0000-0002-2466-0703
Фридман Михаил Феликсович (г. Москва) – доктор философских наук, доцент, профессор кафедры 
гуманитарных дисциплин Российской академии народного хозяйства и государственной службы при 
Президенте Российской Федерации;
e-mail: mffree79@mail.ru ORCID: 0000-0002-1430-967Х



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

41

Иноземцев Владимир Александрович (г. Москва) – доктор философских наук, доцент, профес-
сор кафедры философии (СГН-4) Московского государственного технического университета 
им. Н. Э. Баумана (национального исследовательского университета);
e-mail: inozem_63@mail.ru ORCID: 0000-0002-4693-5624

INFORMATION ABOUT THE AUTHORS
Evgenia V. Alekhina (Moscow) – Dr. Sci. (Philosophy), Assoc. Prof., Prof., Department of Philosophy, Federal 
State University of Education;
e-mail: alekhinaevgenia@yandex.ru
Vasily L. Kurabtsev (Moscow) – Dr. Sci. (Philosophy), Assoc. Prof., Specialist, Quantorium Technopark, 
Federal State University of Education;
e-mail: kurabtsev@mail.ru ORCID: 0000-0003-4757-731X
Anatoly V. Denikin (Moscow) – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Prof., Department of Humanities, Financial 
University under the Government of the Russian Federation;
Email: andenikin@yandex.ru ORCID: 0000-0002-2466-0703
Mikhail F. Fridman (Moscow) – Dr. Sci. (Philosophy), Assoc. Prof., Prof., Department of Humanities, Russian 
Presidential Academy of National Economy and Public Administration;
e-mail: mffree79@mail.ru ORCID: 0000-0002-1430-967Х
Vladimir A. Inozemtsev (Moscow) – Dr. Sci. (Philosophy), Assoc. Prof., Prof., Department of Philosophy 
(SGN-4), Bauman Moscow State Technical University (National Research University);
e-mail: inozem_63@mail.ru ORCID: 0000-0002-4693-5624



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

42

Научная статья
УДК 130.2
DOI: 10.18384/2949-5148-2025-4-42-53

ОПЫТЫ КОНСТРУИРОВАНИЯ ФИЛОСОФИИ: КЛАССИЧЕСКОЕ ЕВРАЗИЙСТВО. 
ИДЕОКРАТИЧЕСКИЙ ПЕРСОНАЛИЗМ

Ванчугов В. В.
Московский государственный университет имени М. В. Ломоносова, г. Москва, Российская 
Федерация 
e-mail: vanchugov.v@yandex.ru

Поступила в редакцию 01.09.2025 
После доработки 18.09.2025 

Принята к публикации 30.09.2025 
Аннотация
Цель. На материале классического евразийства реконструировать процесс разработки новой 
философии. Выявить и оценить не только корпус текстов и группу интеллектуалов, но и кон-
текст, совокупность социальных факторов, оказавших влияние на идеологически мотивирован-
ный «креативный» процесс. Из всего периода эволюции евразийства упор делается на третьем, 
завершающем этапе, когда видны уже результаты, а не набор деклараций.
Процедура и методы. Используется комплекс приёмов, характерных для историко-философско-
го исследования: определение репрезентативной эмпирики в виде первоисточников, анализ их 
содержания, оценка идей участниками процесса и наблюдателями, учёт факторов объективно-
го и субъективного плана, формирование контекста. Таким образом, задействованы техники и 
практики герменевтики, анализа (контекстуального и структурного).
Результаты. Определены ключевые персонажи третьего этапа эволюции классического евра-
зийства, интеллектуальными усилиями которых формируется «новая» философия, не толь-
ко выражающая базовые установки этого движения, но и претендующая быть методологиче-
ской платформой для полидисциплинарных исследований. Таковыми участниками оказыва-
ются Н. С. Трубецкой, Л. П. Карсавин, Н. Н. Алексеев, В. Н. Ильин, Д. П. Святополк-Мирский, 
П. П. Сувчинский. Выявлено, что в данный момент предпринята попытка интегрировать в форми-
руемую на втором этапе «персонологию» – учение Н. Ф. Фёдорова «Общее Дело», найти точки 
опоры в критически переосмысленном марксизме, а также сформировать концепт «идеократии». 
Теоретическая и/ или практическая значимость. Полученные результаты создают платформу 
для понимания произошедшего в определённом месте и при определённых условиях события 
(конструирования новой философии). Классическое евразийство оказывается продуктивным 
«кейсом» для философского исследования, поскольку появляется возможность наблюдать 
опыт как организации междисциплинарных исследований, так и создания нового философского 
направления, которое претендовало на выражение новой идеологии в категориях академической 
философии.

Ключевые слова: доктрина, евразийство, идеология, метафизика, методология, мировоззрение, 
проектирование, установка сознания, учение

Для цитирования: 
Ванчугов В. В. Опыты конструирования философии: классическое евразийство. Идеократический 
персонализм // Современные философские исследования. 2025. № 4. С. 42–53. https://doi.
org/10.18384/2949-5148-2025-4-42-53.

© CC BY Ванчугов В. В., 2025.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

43

Original research article

EXPERIENCES ON PHILOSOPHY DESIGN: CLASSICAL EURASIANISM. 
IDEOCRATICAL PERSONALISM

V. Vanchugov
Lomonosov Moscow State University, Moscow, Russian Federation 
e-mail: vanchugov.v@yandex.ru

Received by the editorial office 01.09.2025
Revised by the author 18.09.2025

Accepted for publication 30.09.2025
Abstract
Aim. To reconstruct the process of developing a new philosophy based on “classical Eurasianism.” To 
identify and evaluate not only the body of texts and the group of intellectuals, but also the context and 
the set of social factors that influenced the ideologically motivated “creative” process. Throughout the 
entire period of Eurasianism’s evolution, emphasis is placed on the third, final stage, when results, 
rather than a collection of declarations, are noticeable.
Methodology. A set of techniques characteristic of historical and philosophical research are used: em-
pirics in the form of primary sources are defined, their content is analyzed; ideas by participants in the 
process and observers are evaluated, considering objective and subjective factors; a context is formed. 
Thus, the techniques, practices of hermeneutics, and analysis (contextual and structural) were used.
Results. The key characters of the third stage of classical Eurasianism evolution are identified, whose 
intellectual efforts form the “new” philosophy. This philosophy not only expresses the basic princi-
ples of the ideological movement but also claims to become a methodological platform for multidis-
ciplinary research. Such participants are N. S. Trubetskoy, L. P. Karsavin, N. N. Alekseev, V. N. Ilyin, 
D. P. Svyatopolk-Mirsky, P. P. Suvchinsky. It is revealed that at a certain point an attempt was made to 
integrate N. F. Fedorov’s teaching “Common Cause” into the “personology” formed at the second stage, 
as well as to find points of support in a critically rethought Marxism, and to formulate the concept of 
“ideocracy.”
Research implications. The results obtained in the study create a platform to understand what has 
happened at the certain place and under certain conditions to compose a “new” philosophy. Classical 
Eurasianism turns out to be a productive “case” for philosophical research, since it becomes possible 
to observe both the experience of organizing interdisciplinary research and the creation of a new philo-
sophical direction that claimed to express a new ideology in the categories of academic philosophy.

Keywords: doctrine, Eurasianism, ideology, metaphysics, methodology, worldview, design, mindset, 
teaching

For citation:
Vanchugov, V. V. (2025). Experiences on Philosophy Design: Classical Eurasianism. Ideocratical 
Personalism. In: Contemporary Philosophical Research, 4, pp. 42–53. https://doi.org/10.18384/2949-
5148-2025-4-42-53.

Введение

В центре внимания исследования – клас-
сическое евразийство в интеллектуальном, 
прежде всего философском аспекте. Под 
«классическим евразийством» здесь по-
нимается направление мысли, обществен-
ное течение, идеология, обосновывающая 

необходимость построения «континента 
Россия-Евразия», где ключевую роль сы-
грали отечественные эмигранты в период 
времени с 1921 по 1929 гг. Стоит отметить, 
что в 1929 г. движение продолжает своё 
существование несколько лет, но это уже 
особая фаза, ситуация нарастающего рас-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

44

кола, и евразийство принимает формат, 
который отличается от предыдущего пе-
риода. Евразийство всё ещё находится в 
процессе изучения, и на данный момент 
отсутствует единство в понимании мно-
гих элементов. Проблемными являются на 
данный момент даже такие моменты, как 
начало и конец движения, его участники. 
Значительный объём интерпретаций со-
держится в исследовании Р. Р. Вахитова 
[1]. Опираясь на свою эмпирику, дру-
гие образы событий даёт, к примеру, 
К. Б. Ермишина [2]. Пример толкования 
евразийства в зависимости от исходных 
установок и убеждений являет, например, 
исследование А. Мартинкуса [3]. Эти и 
другие исследования необходимо учиты-
вать, формируя контекст для разного рода 
тематических исследований. Историко-
философская реконструкция, представ-
ленная в настоящей работе, подразумевает 
выявление прежде всего попыток форми-
рования внутри этого движения самосто-
ятельной, собственной, партийной, так 
сказать, философии. В последнее время 
интерес проявляется и к чисто философ-
ской компоненте движения, что видно по 
работе Т. Оболевич [4] и массе журналь-
ных публикаций. Однако очевидно всё 
же во всех исследованиях одно упущение: 
отсутствие целенаправленного воспроиз-
ведения процесса формирования внутри 
«ордена» собственной философии. Много 
говорят о евразийской философии как 
определённом учении, но нет акцента на 
евразийской философии как технической 
части этого учения, определённого базово-
го элемента.

Необходимо сделать терминологиче-
ское уточнение, говоря о евразийской фи-
лософии.

Есть широкое толкование, когда го-
ворят о евразийстве как философии. 
Евразийство понимается обычно как ми-
ровоззрение, в котором есть комплекс 
идей (от исторических до теологических). 
Нас прежде всего интересует, как в ев-
разийстве начинается формироваться 
философия именно в узком, техническом, 
академическом плане; когда и как внутри 

движения приступают именно к созданию 
особого концептуального ядра, собственно 
«философии», используя специфический 
язык (термины), приёмы, манеру, стиль, 
присущие философскому сообществу, ко-
пируя основные атрибуты академической 
философии; выстраивают историко-фи-
лософские экскурсы в поисках опорных 
точек в интеллектуальном прошлом; раз-
рабатывают философию теоретическую и 
практическую (онтологию, гносеологию, 
этику, эстетику). Говоря иными словами: 
когда в комплексе наук – истории, геогра-
фии, политэкономии, этнологии и проч. – 
появляется комплекс идей, маркируемых 
как «философия», формируется стиль 
мышления, подбирается доминантный 
термин. И в итоге наблюдается попытка 
формирования философии, установка на 
«философское» обоснование евразийства.

Примечательно, что с самого своего 
зарождения евразийцы принимаются за 
проектирование внутренней философии 
(1921–1923). Первыми здесь отметились 
Г. В. Флоровский с его рассуждениями 
о «новой православной философии» и 
П. Н. Савицкий («благая метафизика»). 
Второй этап (1925–1927) «конструиро-
вания» евразийской философии отме-
чен активностью в этом направлении 
Л. П. Карсавина и Н. С. Трубецкого в виде 
плана комплекса наук о человеке и «сим-
фонической личности». Евразийская фи-
лософия разрабатывается как альтернати-
ва марксисткой философии, идеологии.

Н. Н. Алексеев, только что примкнув-
ший к евразийству, в статье «Евразийцы и 
государство» (1927) отметив, что направ-
ление является прежде всего «объедине-
нием идеологическим», констатировал: 
«У нас имеется не только программа, нас 
объединяет доктрина, совокупность догм, 
целое миросозерцание, целая философия» 
[5, с. 180]. Однако, обладая исторической 
дистанцией и философским материалом, 
мы понимаем, что евразийская филосо-
фия продолжала формироваться, вступая 
в третью фазу своей эволюции. Примерно 
с 1929 г. можно зафиксировать третий этап 
в деле формирования собственной фило-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

45

софии, философии как органической ча-
сти евразийского учения.

Уже упомянутый Н. Н. Алексеев, от-
мечавший в 1927 г., что у евразийцев име-
ется не только программа, но и доктрина, 
совокупность догм, целое миросозерца-
ние, целая философия, пояснял также: «В 
этом смысле формально мы ближе стоим 
к социалистам и коммунистам, особенно к 
таким, как марксисты. Но от социализма 
нас решительно отделяет всё наше миро-
понимание. Помимо того, что мы строим 
совсем другую социальную систему, чем 
социализм, помимо этого мы выдвига-
ем совсем иные моральные, социальные, 
философские и религиозные учения» [5, 
с. 180]. И первым моментом реконструк-
ции будет прежде всего выявление отно-
шений евразийцев к «фоновому» на том 
момент умонастроению, а именно марк-
сизму, в оталкивании от которого проис-
ходит становление новой философии.

Евразийская рецепция марксизма

В то время как Н. Н. Алексеев только 
приступал к переложению евразийско-
го учения в контексте философии и пра-
ва, Л. П. Карсавин уже многое сделал для 
конструирования собственно евразий-
ской философии, которую он определял 
как «просопология», или персонализм. И 
формируемую философию рано или позд-
но пришлось бы сопоставлять с другими 
системами, и прежде всего с той, которая 
установилась в Советском Союзе. В 1929 г. 
в газете «Евразия», которую критики 
(внутри движения) обвиняли не только в 
излишней философичности, но и в про-
большевистском уклоне, состоялся обмен 
мнениями о значении политики ВКП(б) 
(Всероссийской коммунистической пар-
тии (большевиков)) в области философии. 

9 марта 1929 г. в «Евразии» (№ 16) по-
явилась статья «Философия и В.К.П». 
Автором был А. В. Кожевников (по-
сле 1937 г. – Кожев), изучавший фило-
софию уже после оставления России в 
Берлинском и Гейдельбергском универси-
тетах (1921–1927). 

К удивлению многих читателей, он по-
ложительно оценил политику ВКП(б). Он 
считал, что философия в СССР не так уж 
«элементарна», и в чём-то «ценна и сама по 
себе». Но даже если бы она и была элемен-
тарной, то всё же сложившиеся условия 
играют положительную роль в развитии 
философии, а потому всякий, кто будет 
приветствовать появление «действитель-
но новой культуры и философии, – потому 
ли, что она будет не восточной, не запад-
ной, а евразийской, или просто потому, 
что она будет новой и живой, в отличие 
от уже выкристаллизовавшихся и омерт-
велых культур Запада и Востока, – должен 
принимать и всё то, что этому проявлению 
способствует» [6, с. 74]. 

6 апреля того же года в № 20 га-
зеты «Евразия» появляется отклик 
Л. П. Карсавина «Философия и В.К.П. По 
поводу статьи А. А. Кожевникова». В от-
личие от своего собеседника, Карсавин – 
не только философ со стажем, но и дав-
ний участник евразийского движения. К 
тому же он фактически играл роль пар-
тийного (евразийского) философа. Как и 
А. В. Кожевников, он пытается в анализе 
российской действительности держаться 
гегелевской диалектики, что предполага-
ет в отрицании не забывать утверждение, 
в негативном – позитивное, в репрессив-
ном – прогрессивное. А потому в запре-
тительных действиях власти есть момен-
ты и поощрения чего-то нового в области 
умонастроения. По мнению Карсавина, 
именно потому, что в дореволюционной 
России существовала свобода словесного и 
печатного философствования, философия 
в России не стала оригинальной, самобыт-
ной. Причина того, что русские интеллек-
туалы «не заметили» зарождения русского 
философствования, является именно до-
бровольное «рабствование их перед фило-
софией европейской», и «вольная мысль» 
сразу же обнаружила свою свободу тем, 
что «свободно пошла в кабалу к Европе». 
В итоге всё сделанное русскими философа-
ми-специалистами должно быть включён-
ным в историю европейской, преимуще-
ственно немецкой, мысли. Окончательный 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

46

вывод Карсавина таков: следует положи-
тельно оценивать тот факт, что «искус-
ственный» гнёт силою революционного 
процесса переродился в «естественный». 
Таким образом философия получает воз-
можность развития, потому что её борьба 
за свою свободу становится реальной и 
предметной. Но тем самым определяется 
и конкретизируется философская про-
блематика. До сих пор эта проблематика 
оставалась отвлечённой и безжизненной, 
потому именно и подверженной опреде-
лениям её извне, из Европы. Зато теперь 
перед Россией и человечеством «вста-
ют новые и очень конкретные задачи ... 
Действительность конкретнее и ставит бо-
лее конкретные задания» [7, с. 77].

Продолжая формировать философскую 
тему внутри движения, Л. П. Карсавин 
публикует в 1929 г. статью «Евразийство 
и монизм». В том же году в Праге публи-
куется коллективный сборник трудов, где 
уже в титульном названии присутству-
ет, среди прочих дисциплин, философия: 
«Евразийский сборник. Книга шестая. 
Политика, философия, россиеведение» 
[8]. В структуре сборника нет отдельно-
го раздела «философия», но она присут-
ствует как особая тема, как направление 
мысли, модальность умонастроения. В 
частности, есть статья недавно примкнув-
шего к движению В. Н. Ильина «О рели-
гиозном и философском мировоззрении 
Н. Федорова», а также отдельные сужде-
ния авторов других статей, например, у 
Н. Н. Алексеева («Евразийство и марк-
сизм»), В. Никольскиого («К проблеме по-
знания Азии»), и даже в такой статье, как 
«О необходимости пересмотра еврейского 
вопроса» Я. А. Бромберга.

Н. Н. Алексеев, двумя годами ранее раз-
биравший особенности движения в кон-
тексте темы государства («Евразийцы и 
государство», 1927), на этот раз в качестве 
проблемного поля и тематического фона 
выбирает марксизм («Евразийство и марк-
сизм»), что позволяет также затронуть ряд 
философских тем [8, с. 7–15]. И освещение 
структурных элементов марксизма делает-
ся не просто сквозь призму евразийского 

учения в целом, но и с учётом тех фило-
софских построений, которые к этому вре-
мени были сделаны Л. П. Карсавиным. А 
это, как уже было выше отмечено, просо-
пология, или персонология, выработанная 
Л. П. Карсавиным.

Прямым философским предше-
ственником марксизма, как видится 
Н. Н. Алексееву, является «антрополо-
гизм» Л. Фейербаха с ключевым понятием 
«питания», имеющим основное значение 
для человеческого бытия и бытия. И Маркс 
придаёт антропологизму Фейербаха со-
циологический и исторический конкрет-
ный характер, почти физиологический, 
поскольку всякое дело для него означает 
факт траты мускульной энергии в социаль-
ном аспекте. И эти «факты» определяют 
всё содержание жизни человека, начиная 
от религиозных воззрений и до политиче-
ских форм. И как ко всему этому «антропо-
логическому» нарративу следует отнестись 
представителям евразийского проекта? 

Евразийство, как полагает 
Н. Н. Алексеев, по основному своему духу 
«религиозно и метафизично», потому вся-
кого рода «материалистический антропо-
логизм», формулируется ли он в абстрак-
тно-индивидуалистическом виде, как у 
Фейербаха, или, как у Маркса, приняв со-
циально-исторические формы для нового 
движения, также занятого преобразовани-
ем жизни человека, неприемлем. Разбирая 
отношение евразийства к марксизму, 
Н. Н. Алексеев не может обойти стороной 
и западную философию в целом. В отличие 
от «нового антропологизма» в исполнении 
и Фейербаха, и Маркса, западные рели-
гиозно-метафизические системы близки 
евразийству, потому что, даже утверждая 
первенство акта и практики, защищая те-
зис «в начале было дело», все эти системы 
подразумевали всё же и «дело Божие», и 
потому разнообразные дела человеческие 
получали смысл в плане высшего дела в 
контексте божественного акта. Впрочем, 
это не значит, что евразийство может при-
нять «практицизм» западных религиоз-
но-философских систем. Ведь известны и 
другие практики: есть и религиозно-ме-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

47

тафизические системы Востока. А потому 
в западном практицизме можно и нужно 
сделать поправку на восточный идеал со-
зерцательного покоя, что представлено в 
религиозно-метафизических учениях вос-
точного христианства. В итоге хотя он и 
не принимает «философский тезис рели-
гиозного Запада» целиком, всё же он ему 
ближе, чем «антропологизм» Фейербаха и 
Маркса, которые видятся ему как «поисти-
не, самые далёкие, самые чуждые мысли-
тели» [8, с. 9]. Они чужды ему как крайно-
сти «западного практицизма». И Алексеев 
за «переустройство мира», но предлагая 
опереться на такое созерцание, которое 
деятельности не противоречит, действи-
тельность не выворачивает наизнанку. 
Обыгрывая название давнего сборника 
статей С. Н. Булгакова («От марксизма к 
идеализму», 1903), Алексеев настаивает, 
что для него представляется «логически не 
мыслимым и практически неосуществи-
мым» какой-либо органический переход 
«от марксизма к евразийству» или «от ев-
разийства к марксизму» [8, с. 9].

Маркс и его учение, прежде всего в со-
ветской интерпретации, по теоретическим 
и практическим аспектам становятся тема-
ми для индивидуальных и коллективных 
рефлексий, о чём свидетельствуют много-
численные публикации внутри движения.

Ориентированные на формирование 
новой культуры с использованием ба-
ланса теории и практики, конструирова-
ние правильной идеологии, в которой бы 
учитывались интересы жизни, и жизнь не 
подменялась бы искусственно созданной 
доктриной, евразийцы много внимания 
уделяют разбору учения, принятого за ос-
нову мировоззрения в Советской России. 
Но в поле их зрения оказываются и мыс-
лители совершенно иного типа, но не ме-
нее решительно настроенные на радикаль-
ную «пересборку» всего мироустройства. 
И потому евразийцы вскоре погружают-
ся в изучение жизни и творчества автора 
«Общего Дела», Н. Ф. Фёдорова.

Евразийская рецепция «Общего Дела» 
Н. Ф. Фёдорова

Из всего прошлого России в историко-
философском контексте идеологами дви-
жения на первом этапе задействован был 
лишь небольшой по объёму и содержанию 
фрагмент. Говоря о предвестниках идео-
логии, Савицкий объявил («Евразийство», 
1925), что таковыми «нужно призна-
вать всех мыслителей славянофильско-
го направления, в том числе Гоголя и 
Достоевского (как философов-публици-
стов)». Но тот же Савицкий стал расши-
рять круг «предшественников» хроноло-
гически и тематически, так что евразийцы 
«в целом ряде идей» оказались «продолжа-
телями мощной традиции русского фило-
софского и историософского мышления», 
а у истоков оказались не только ранние 
славянофилы (XIX в.), но и «ряд произве-
дений старорусской письменности, наибо-
лее древние из которых относятся к концу 
XV и началу XVI века» [9, с. 84]. А вскоре 
появляется ещё один персонаж, вводящий 
в проблемное поле новый круг идей.

Переехавший в 1925 г. в Харбин 
Н. А. Сетницкий смог наладить выпуск 
ряда текстов, в которых проступали кон-
туры мало известного россиянам учения 
Н. Ф. Фёдорова (1829–1903). В 1928 г. 
Сетницкий приступает к переизданию 
«Философии общего дела», опубликовав 
три выпуска, включившие в себя части 
главного сочинения Фёдорова «Вопрос 
о братстве, или родстве». Эти и многие 
другие тематические издания переправ-
лялись в Европу, где находился огром-
ный корпус русских интеллектуалов в из-
гнании. В 1927 г. Сетницкий вступает в 
переписку с П. П. Сувчинским, посылает 
ему подборку материалов из «Философии 
общего дела». Вскоре по инициативе 
Сувчинского в одном из местных альма-
нахов была переиздана работа Сетницкого 
«Капиталистический строй в изображении 
Н. Ф. Фёдорова». Во время служебной по-
ездки в Европу летом 1928 г. Сетницкий 
встретился с Сувчинским для обсуждения 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

48

вопроса о возможном сотрудничестве [10, 
с. 321–322].

Как результат – в X выпуске «Евра- 
зийской хроники» появляется заметка, 
автор которой погружает читателей в ат-
мосферу своеобразного учения, которое 
может пригодится и новому движению: 
«В основе Философии Общего дела зало-
жен религиозный опыт, равного которому 
по глубине, цельности и здоровью трудно 
найти в истории человечества … Учение 
о воскрешении органически включает в 
себя всю многообразную конкретность 
исторического становления и делания и 
переходит в план Общего Дела, как разум-
но-направленного процесса преображения 
мира», в философии «Общего Дела» даны 
«абсолютные основания зарождающейся 
в происходящей на наших глазах истори-
ческой мутации культурного типа России-
Евразии новой идеократической культу-
ры» [11, с. 643].

И вскоре учение Фёдорова начинает то 
и дело возникать в контексте разбора евра-
зийцами марксисткого учения, да и вооб-
ще всяких практик, претендующих на пре-
образование мира. Появившийся в 1929 г. 
в Праге «Евразийский сборник» (Книга 
шестая. Политика, философия, россиеве-
дение»), помимо статьи Н. Н. Алексеева 
«Евразийство и марксизм», содержал и 
рассуждение В. Н. Ильина «О религи-
озном и философском мировоззрении 
Н. Фёдорова». Если углубиться в основную 
тему фёдоровского «учения», то всякий 
беспристрастный исследователь, искушён-
ный в философии, сможет зафиксировать, 
как видится автору, что он имеет дело с 
активно-прагматической и реалистиче-
ской постановкой основополагающего во-
проса о смысле жизни и пределах смерти. 
Смерть хотя и является «страшной» про-
блемой, её можно и нужно решать, выдви-
гая на первый план задачу воскрешения, 
делая её доминантой всякого творчества. 
Поэтому у Фёдорова, как видится Ильину, 
стоит знак равенства между философией и 
воскрешением, и воскрешение есть предел 
философии, и в этом смысле уместно будет 
сказать, что у Фёдорова «философия» есть 

любомудрие, где и любовь, и мудрость, 
и активное стремление к действенному 
осуществлению любомудрия в жизни [11, 
с. 678]. В учении Фёдорова Ильин видит 
суд над «капитализмом и сексуализмом», 
суд, который не по силам осуществить 
«злодеям-самозванцам марксо-комму-
низма». Как гносеология, так и онтоло-
гия Фёдорова, вычлененная из творчества 
Федорова Ильиным, свободны от тенден-
ций в виде искусственной «надстройки» 
Маркса или «сублимации» Фрейда. Таким 
образом, «Философия Общего Дела» в 
своей основе «метасоциальна» и видится 
автору наиболее теоретически привлека-
тельной и человечно-практичной для пре-
ображения мира.

Впрочем, в это же время В. Н.  Ильин, 
воспевший оду «Общему Делу» Фёдорова 
и осмеявший притязания марксизма, от-
ходит от евразийского движения. Точнее, 
отходит от «левой» версии евразийского 
учения. Следует сделать контекстуальную 
оговорку, учитывая реалии движения: по-
сле 1929 г. евразийство существует в фор-
мате «правого» и «левого» направления. 
Д. П. Святополк-Мирский, например, вы-
ступал, говоря о Марксе или Фёдорове, с 
позиций «левого» еразийства. Что касается 
мнения по этому предмету «правых», то с 
ним можно было ознакомиться, например, 
посетив публичное собрание 10 декабря 
1929 г., организованное в Париже в Музее 
Гимэ, где В. Н. Ильин выступит с докладом 
«Карл Маркс, Фёдоров и евразийство», или 
открыв газету «Возрождение» от 14 февра-
ля 1929 г., со статьёй «Евразийцы в лоне 
абстрактных идей».

Сопоставление двух типов учения, ори-
ентированных на преобразование дей-
ствительности, учений, которых можно и 
нужно взять на вооружение евразийскому 
движению, обогатить этими идеями соб-
ственную философию, содержится в за-
метке Д. П. Святополк-Мирского «Путь 
Евразийства», опубликованной «Евразии» 
в начале января 1929 г. Д. П. Святополк-
Мирский отмечает, что в самораскрытии 
духа евразийства немалую роль сыграл 
Фёдоров, что его «Философия Общего 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

49

Дела» оказалась «ключом, открывшим нам 
истинное содержание нашей собствен-
ной философии». И хотя евразийцы всё 
же не «фёдоровцы» и в центральной идее 
Фёдорова следует видеть лишь «гениаль-
ный миф», но всё же его можно признать 
своим учителем [11, с. 656]. Именно бла-
годаря кругу идей из учения Фёдорова 
евразийцы пришли к пониманию того, 
что из всех западных мыслителей самым 
близким стал для них Маркс. И подобная 
метаморфоза произошла благодаря уче-
нию Фёдорова. Святополк-Мирского в 
Марксе привлекает прежде всего та же, что 
и y Федорова, «установка на действие», на 
«философию делаемую», а не «философию 
думаемую». «Философы до сих пор толь-
ко разными способами истолковывали 
мир, но дело в том, чтобы его переделать». 
Эти слова Маркса, которые также мог-
ли быть высказаны и самим Фёдоровым, 
всецело принимаются автором и его еди-
номышленниками. Конечно, евразийцы 
ещё меньше марксисты, чем «фёдоровцы». 
Как Фёдоров, так и Маркс должны быть 
творчески, диалектически «преодолены». 
Однако в эволюции евразийства они на-
всегда останутся моментами решающе-
го значения, и в евразийстве будущего 
«должно раскрыться полностью то, что у 
Фёдорова и у Маркса проявляется не пол-
ной мере, односторонне» [11, с. 657].

И в контексте диалектической пере-
работки учений Фёдорова и Маркса 
Д. П. Святополк-Мирский вынужден всту-
пить в полемику с П. Н. Савицким, который 
видит в левом уклоне отход от принципов 
канонического, ортодоксального евразий-
ства. Свои аргументы Святополк-Мирский 
представил в одиннадцатом номере газеты 
«Евразия» в виде заметки «Наш марксизм» 
(1929). В попытке творчески освоить и 
конструктивно пересмотреть проблемати-
ку марксизма Святополк-Мирский и его 
единомышленники наткнулись на неожи-
данное для них сопротивление, которое 
исходило не от официальных марксистов, 
а от П. Н. Савицкого. Так как именно ев-
разийство становится идеологией, наибо-
лее полезной для послереволюционного 

строительства, то и всё, что для этого стро-
ительства полезно, то пригодно и евразий-
ству. В этом контексте, безусловно, приго-
ден и марксизм. Он представляется левым 
евразийцам не «догматической тверды-
ней», каждый «камень» которой нужно за-
щищать, а историческим явлением, разно-
образным и текучим, а потому требующим 
вдумчивого подхода. Два момента при-
влекают его внимание прежде всего: воз-
никновение учения «в гениальной голове» 
Маркса и роль его учения в русском рево-
люционном процессе. Русский марксизм, 
как ленинизм, важен как та реальная сила, 
которая организовала сначала революци-
онную стихию, а затем и всё послереволю-
ционное строительство. Так что марксизм 
в основе своей – политическая, волевая 
сила, элемент миросозерцательный в нём 
подчинён целям практической полити-
ки, философия его утилитарна, целиком 
определяется политическим требованием, 
интересами пролетариата. Главной про-
блемой Святополку-Мирскому видится 
то, что первичной философской инту-
иции Маркса дано было одностороннее 
развитие. И потому евразийцам с исполь-
зованием диалектики по силам восстано-
вить полное содержание марксизма и тем 
самым преодолеть упрощённый марк-
сизм. И своеобразным «символом» такого 
«преодоления» для него стала философия 
Н. Ф. Фёдорова, которой преодолевается 
всякий односторонний монизм, будь то 
спиритуалистический, или материалисти-
ческий, и преодолевается в направлении 
не только истинно-евразийском, но и ис-
тинно-христианском [11, с. 662–663].

Так сближение с кругом идей Фёдорова 
подвело левую часть евразийства к при-
знанию конгениальности их воззрений 
к учению Маркса. Хотя симпатии части 
евразийцев к «Общему Делу» Фёдорова и 
учению Маркса были обоснованы практи-
ческим характером их философии, некото-
рые усмотрели в этом политическую дегра-
дацию, идеологическое приспособление к 
советскому строю. В итоге Н. С. Трубецкой 
в «Письме в редакцию» (1929) заявил, что 
«… газета “Евразия” в вышедших до сих 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

50

пор номерах отражала почти исключитель-
но только одно из течений евразийства, 
притом течение склонное к замене орто-
доксально евразийских идеологических 
положений элементами других, ничего об-
щего с евразийством не имеющих учений 
(марксизм, фёдоровство)» [5, с. 300–301].

Раскол евразийского движения не толь-
ко вносил раздор, но и усложнял дело соз-
дания собственной философии. Однако 
усилия в этом направлении не ослабевали, 
хотя и не приносили желаемого результата.

«Философия организационной идеи» 
П. Н. Савицкого (1933)

1 января 1933 г. Н. С. Трубецкой сооб-
щал П. Н. Савицкому: «Вы спрашиваете 
моего суждения о харбинских фёдоровцах. 
Не будучи философом, я, конечно, не могу 
судить особенно компетентно … Всё ми-
ровоззрение Фёдорова представляется мне 
некоторым эквивалентом позитивисти-
ческого культа Разума, но только глубоко 
автохтонным русским. Безоговорочная 
вера в науку и в прогресс была характерна 
для того времени. У Фёдорова эта вера на-
столько сильна, что стала равна религии. 
Не думаю, однако, чтобы при настоящем 
философском подходе можно было оправ-
дать это отождествление науки и религии» 
[11, с. 687]. И в следующем письме вновь 
затрагивают эту тему, которая из потенци-
ально продуктивной стала деструктивной. 
Если сравнить современную стадию евра-
зийства с предшествующим, то он видит 
как упадок «идеологического творчества» 
в целом, так и утрату «идеологической са-
мостоятельности». «Соблазн, – пишет он 
19 июня 1934 г., – вместо выковывания 
собственной самобытной идеи принять 
готовые чужие учения Маркса и Фёдорова 
восходит к Сувчинскому. Соблазн этот не 
только не преодолён, но наложил на всё 
последующее евразийство, как кламарское, 
так и некламарское, глубокий отпечаток. 
Разговоры о синтезе Фёдорова и Маркса 
всё продолжаются, и не только у дальне-
восточных попутчиков евразийства, но, 

по-видимому, и в европейских е/враз/а/
зийских/-группах» [11, с. 687].

С 7 по 10 июля 1934 г. в Праге прово-
дилось совещание членов Президиума 
ЦК евразийской организации с членами 
Пражской евразийской группы. И на одном 
из заседаний был поставлен вопрос, среди 
прочего, об отношении к представителям 
фёдоровского движения. После обсужде-
ния вопроса об отношении евразийства к 
фёдоровству П. Н. Савицкий предложил 
резолюцию, которая была принята. В ней в 
частности констатировалось, что принятие 
учения Фёдорова и его последователей – 
дело личного убеждения каждого евразий-
ца, однако евразийству как движению в 
целом лучше «отграничиться» от «фёдоров-
ства». 9 июля в рамках обсуждения вопроса 
«о дальнейшем развитии теории идеокра-
тии» снова поставил вопрос о Фёдорове, и 
последовали уточнения по разграничению 
учений, суть которых следующая: от фило-
софии Фёдорова не отказываемся, но и не 
растворяемся в ней.

Тема «идеократии» становится доми-
нантной для евразийства последней фазы 
эволюции. Не вдаваясь здесь в детализа-
цию значения концепта, отметим лишь, 
что идеократия подразумевает особый об-
щественный строй, равно как и особую мо-
дель умонастроения. Идеократия, как вер-
но подметил ещё в 1927 г. Н. А. Бердяев, 
есть господство подобранного правящего 
слоя, который является носителем «ис-
тинной идеологии». Эта идеология, по 
сути своей, и есть собственно евразий-
ская философия. Особое значение этот 
концепт имеет для П. Н. Савицкого. 
Идеократический нарратив становится 
организующим для той группы, которая 
идентифицируется им как ортодоксальная. 
Оказавшись в ситуации раскола движения, 
Савицкий активнее использует разработку 
темы идеократии как интеллектуальной 
платформы для дальнейшего формирова-
ния собственно евразийской философии. 
И контуры этой философии представлены 
им в работе «Евразийство как историче-
ский замысел» (1933). Статья Савицкого 
является раскрытием смысла истории и 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

51

контуров будущего в плане евразийского 
миропонимания, в основе которого видны 
и философские составляющие.

Каким же видится современный 
Савицкому мир, явления которого интер-
претируются, точнее, описываются идео-
кратическим языком? Установки сознания, 
которые демонстрирует Савицкий, роднят 
его, отчасти, и с Марксом. Ведь каждый, 
уверен Савицкий, в ком не умерли воля и 
чувство, может повторить один из тези-
сов Маркса о Фейербахе: «Философы лишь 
различным образом объясняли мир, но 
дело заключается в том, чтобы изменить 
его». Но не исключает он и другой модели 
поведения: лишь объясняя определённым 
образом мир, можно стремиться к его из-
менению. И евразийство демонстрирует 
как раз тот желанный ему тип поведения, 
когда, объясняя окружающую действи-
тельность, идеолог ставит себе задачей 
переделать её на иной, совершенный лад. 
Прежде всего переделке предназначена 
Россия и окружающий её мир.

Русский мир евразийцы ощущают как 
мир особый и в географическом, и в линг-
вистическом, и в историческом, и в эко-
номическом, и в других смыслах. Это не 
составная часть Европы или Азии, это 
«третий мир» Старого Света, отличный и 
в то же время соразмерный им. Россию-
Евразию евразийцы воспринимают как 
«симфоническую личность». «Идея и по-
нятие личности» занимают центральное 
место в мировоззрении евразийцев. Образ 
«личности» они привносят в проблемное 
поле своей философии истории, в итоге 
культурно-исторические миры они трак-
туют как особого рода «симфонические 
личности». 

Коммунисты, взявшиеся за переделку 
России, не в состоянии понять, с чем они 
имеют дело в реальности, поскольку они 
искажены своей идеологией, и не владе-
ют соразмеренной проблеме философи-
ей. Они не современны эпохе, в которой 
оказались. А новая эпоха обнаруживает 
идеократические тенденции не только в 
политической сфере, но и философской. 
Для новой эпохи характерно поведение, 

когда носители сознания умеют создавать 
модели, прообразы, поскольку именно 
идея подчиняет себе материю, воплоща-
ется в ней, делается организационной иде-
ей. «Философия евразийства есть именно 
философия организационной идеи» [9, 
с. 112]. Евразийская философия («филосо-
фия организационной идеи») отграничена 
как от материализма, так и от отвлечённо-
го идеализма. При этом евразийцы демон-
стрируют особого рода внимание к мате-
риальному, имеют особое «чутьё» к нему, а 
потому их часто обвиняют в «географиче-
ском материализме», материализме исто-
рическом и прочем. Но то материальное, с 
которым евразийцы имеют дело, – это «ма-
терия, проникнутая идеей, это материя, в 
которой дышит Дух» [9, с. 112].

Обратившись, к примеру, к истории, 
евразийцы изучают «организационные 
идеи и их носителей», в силу чего мысль 
их обращается к первоносителю тех идей, 
которыми руководствуется мироздание. 
Таким образом, погруженная в идейное 
материальное философия евразийства 
имеет религиозное завершение [9, с. 112]. 
Говоря о том же, но иными словами, фи-
лософия евразийства в версии Савицкого 
есть не что иное, как идеалистический ма-
териализм, и, уж само собой разумеется, 
материализованная в его лидерах «Русская 
Идея». Употребляемое же им понятие 
«организационной идеи» напоминает не 
только «Общее Дело» христианина-по-
зитивиста Н. Ф. Фёдорова, но и доктрину 
неортодоксального марксиста Богданова: 
«Тектология: всеобщая организационная 
наука».

Заключение

Евразийство, как и русский марксизм 
той поры, – большевизм, – было новым 
взглядом на русскую и мировую историю, 
своеобразным проектом нового мирового 
порядка. «Евразийцы – это представители 
нового начала в мышлении и жизни», за-
являл П. Н. Савицкий. Программа, осно-
ванная на признании разнообразных «со-
четаний» элементов, подразумевала синтез 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

52

во всех сферах, создание органических 
конструкций во всех отраслях знания и 
видах деятельности – от науки до народно-
го хозяйства. Для евразийского движения 
необходим был не просто «штатный» при-
ват-доцент философии, но сложившийся 
мыслитель. Такой личностью и оказался 
Карсавин, последовательно разрабатыва-
ющий в условиях смутного времени свой 
вариант метафизики всеединства. У него 
была не только метафизика с «соборным, 
или симфоническим субъектом», но и 
«философия истории», а также продуман-
ная позиция в отношении «философской 
публицистики». Однако его рассуждения 
о «симфонической личности» в метафи-
зическом контексте были несколько гро-
моздкими и не всеми понимались (а то 
и просто не принимались даже ведущи-
ми соучастниками движения, например, 
Н. С. Трубецким).

В 1929 г. Карсавин опубликовал рабо-
ту «О личности», где изложил свою мета-
физику всеединства исходя из интересов 
исключительно метафизики, а не насущ-
ных задач евразийства. Далее за дело раз-
работки философии принимаются новые 
участники движения: Н. Н. Алексеев, 
В. Н. Ильин. Последний вскоре отходит 
от евразийства, а Алексеева захватыва-
ют темы из обрасти философии права, 
чему он был в большей степени обучен. 
Оживление в дело конструирования фило-
софии вносит Д. Н. Святополк-Мирский 
своим пересмотром роли марксизма и жи-
вительной силы учения Фёдорова, однако 
в итоге это привело не к доработке фило-
софской доктрины, а росту напряжения 
внутри движения. Не спасает положение и 
Савицкий, пытающийся опереться на эле-
менты персонализма и идеологему «идео-
кратии». Его тексты остаются все теми же 
«манифестами», а не элементами философ-
ской системы.

В итоге стало заметным, что и в евра-
зийском движении проявились черты, 
присущие «советской» философии: «оз-
вучивание» с помощью философского 
категориального аппарата глобальной со-
циальной доктрины, избирательное (праг-
матичное) отношение к истории фило-
софии. Философствование, чаще всего 
дилетантское, в рамках евразийства не 
привело к евразийской философии, фило-
софии, в которой развиты онтология, гно-
сеология и прочие привычные разделы, 
была бы система воззрений. Евразийство 
оказалось промежуточной формой между 
русской религиозной мыслью и совет-
ской философией, стадией ментальной 
гибридности. Евразийство как идеология 
с претензией на философское измерение 
оказалось промежуточной формой, но не 
посредником между русской мыслью и со-
ветской мировоззрением. 

Евразийство так и не сформировало 
собственной философии. У него был лишь 
проект философии, в котором за основу 
принимались некоторые положения из 
истории русской дореволюционной мыс-
ли. Этого было достаточно для философ-
ствования внутри воображаемого «конти-
нента», но не для изменения конкретной 
реальности в соответствии с принципами 
собственной идеологии. Таким образом, 
евразийская философия – это философия 
лишь планируемого государства, умозри-
тельной цивилизации, философии, в кото-
рой решающую роль играет воображение. 
Итог проделанной работы можно проил-
люстрировать письмом Н. С. Трубецкого 
к П. Н. Савицкому от 20 мая 1933 г.: 
«Очевидно, евразийство есть слишком пё-
стрый конгломерат идей, систематическая 
связь которых обнаруживается лишь при 
помощи развитого (<может быть,> даже 
переразвитого) философского мышления» 
[12, с. 368].

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Вахитов Р. Р. Евразийство: Логос. Эйдос. Символ. Миф. СПб.: Владимир Даль, 2023. 239 с.
2.	 Ермишина К. Б. Евразийство в зеркале исследовательских подходов, или поиски конкретного 

понимания идейного комплекса движения // Отечественная философия. 2023. Т. 1. № 1. С. 28–42. 
DOI: 10.21146/2949-3102-2023-1-1-28-42.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

53

3.	 Мартинкус А. Соблазн могущества. Трансформация «Русской идеи» в философии «классическо-
го» евразийства (1920–1929). М.; Берлин: Директ-Медиа, 2021. 367 с.

4.	 Оболевич Т. Семён Франк, Лев Карсавин и евразийцы. М.: Модест Колеров, 2020. 304 с.
5.	 Мир России – Евразия: антология / сост. Л. И. Новикова, И. Н. Сиземская. М.: Высшая школа, 

1995. 336 с.
6.	 Кожевников А. Философия и В.К.П // Вопросы философии. 1992. № 2. С. 72–74.
7.	 Карсавин Л. П. Философия и В.К.П. По поводу статьи А. В. Кожевникова // Вопросы философии. 

1992. № 2. С. 75–77.
8.	 Евразийский сборник. Политика. Философия. Россиеведение. Книга VI / под ред. Н. Н. Алексеева, 

В. Н. Ильина, Н. А. Клепинина, П. Н. Савицкого, К. А. Чхеидзе. Прага: Политика, 1929. 80 с.
9.	 Савицкий П. Н. Континент Евразия. М.: Автограф, 1997. 461 с.
10.	 Гачева А., Казина О., Семенова С. Философский контекст русской литературы 1920–1930-х го-

дов. М.: ИМЛИ РАН, 2003. 400 с.
11.	 Н. Ф. Фёдоров: pro et contra: в 2 кн. Кн. 2 / сост. А. Г. Гачевой. М.: Русский Христианский гумани-

тарный институт, 2008. 1216 с.
12.	 Соболев А. В. О русской философии. СПб.: Мир, 2008. 496 с.

REFERENCES
1.	 Vakhit, R. R. (2023). Eurasianism: Logos. Eidos. Symbol. Myth. St. Petersburg: Vladimir Dal publ. 

(in Russ.).
2.	 Ermishina, K. B. (2023). Eurasianism in the Mirror of Research Approaches, or the Search for a 

Certain Understanding of the Movement’s Ideological Complex. In: National Philosophy, 1 (1), 28–42. 
DOI: 10.21146/2949-3102-2023-1-1-28-42 (in Russ.).

3.	 Martinkus, A. (2021). The Temptation of Power. Transformation of the “Russian Idea” in the Philosophy of 
“Classical” Eurasianism (1920–1929). Moscow, Berlin: Direct-Media publ. (in Russ.).

4.	 Obolevich, T. (2020) Semyon Frank, Lev Karsavin and the Eurasians. Moscow: Modest Kolerov publ. 
(in Russ.).

5.	 Novikova, L. I., Sizemskaya, I. N., compls. (1995). The World of Russia – Eurasia. Moscow: Vysshaya 
shkola publ. (in Russ.).

6.	 Kozhevnikov, A. (1992). Philosophy and CPSU. In: Voprosy filosofii, 2, 72–74 (in Russ.).
7.	 Karsavin, L. P. (1992). Philosophy and CPSU. Regarding A. V. Kozhevnikov’s Article. In: Voprosy filosofii, 

2, 75–77 (in Russ.).
8.	 Alekseeva, N. N., Ilyin, V. N., Klepinin, N. A., Savitsky, P. N., Chkheidze, K. A., eds. (1929). Eurasian 

Collection. Politics. Philosophy. Russian Studies. Book VI. Prague: Politics publ. (in Russ.).
9.	 Savitsky, P. N. (1997). Continent of Eurasia. Moscow: Autograph publ. (in Russ.).
10.	 Gacheva, A., Kazina, O. & Semenova, S. (2003). Philosophical Context of Russian Literature of the 1920–

1930s. Moscow: IMLI RAS publ. (in Russ.).
11.	 Gacheva. A. G., compl. (2008). N. F. Fedorov: Pro et Contra. Book 2. Moscow: Russian Christian 

Humanitarian Institute publ. (in Russ.).
12.	 Sobolev, A. V. (2008). About Russian Philosophy. St. Petersburg: Mir publ. (in Russ.).

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ
Василий Викторович Ванчугов – доктор философских наук, профессор кафедры истории русской 
философии Московского государственного университета имени М. В. Ломоносова;
e-mail: vanchugov.v@yandex.ru

INFORMATION ABOUT THE AUTHOR
Vasily V. Vanchugov – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Department of History of Russian Philosophy, Lomonosov 
Moscow State University;
e-mail: vanchugov.v@yandex.ru



54

ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ

Original research article
УДК 101
DOI: 10.18384/2949-5148-2025-4-54-64

ON SOME ASPECTS OF SCIENTIFIC RESEARCH

Ya. Bondareva1*, Yu. Kolesnichenko1, N. Kargin1, V. Ivlev2, D. Kostadinovic3

1Federal State University of Education, Moscow, Russian Federation 
2Bauman Moscow State Technical University, Moscow, Russian Federation 
3University of Niš, Niš, The Republic of Serbia 
*Corresponding author; e-mail: bondareva.iana@yandex.ru

Received by the editorial office 08.10.2025
Revised by the author 17.10.2025

Accepted for publication 22.10.2025
Abstract
Aim. Based on philosophical methodology, to reveal in detail the nature, essence and content of sci-
entific research, to reveal some aspects of the general scientific algorithm of cognition as an integral 
universal tool, as well as some aspects of categorical thinking.
Methodology. The work was carried out based on a systematic approach using methods of classification 
and comparative analysis.
Results. It has been established that the general scientific algorithm of cognition is formed primarily 
on the basis of philosophical knowledge, but at the same time, its content dialectically “subtracts” the 
methodological capabilities of both sectoral and specific sciences. The general scientific algorithm of 
cognition can rightfully be considered fundamental in the methodology of scientific research. It is the 
first necessary link in the methodology of analyzing all phenomena of reality without exception. The 
general scientific algorithm of scientific research largely determines the essence of the procedures for 
selecting scientific methodological tools for solving cognitive problems and, at the same time, influ-
ences the determination of the sequences of their use in the study of phenomena.
Research implications. The results of the study can be used to improve the methodological competen-
cies of both teachers of philosophical disciplines and students.

Keywords: science, methodology, algorithm of cognition, categories, activity

For citation:
Bondareva, Ya. V., Kolesnichenko, Yu. V., Kargin, N. N., Ivlev, V. Yu. & Kostadinovic, D. (2025). On 
Some Aspects of Scientific Research. In: Contemporary Philosophical Research, 4, pp. 54–64. https://
doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-54-64.

Научная статья

О НЕКОТОРЫХ АСПЕКТАХ НАУЧНОГО ИССЛЕДОВАНИЯ

Бондарева Я. В.1*, Колесниченко Ю. В.1, Каргин Н. Н.1, Ивлев В. Ю.2, Костадинович Д.3
1Государственный университет просвещения, г. Москва, Российская Федерация 
2Московский государственный технический университет имени Н. Э. Баумана (национальный 
исследовательский университет), г. Москва, Российская Федерация
1

© CC BY Бондарева Я. В., Колесниченко Ю. В., Каргин Н. Н., Ивлев В. Ю., Костадинович Д., 2025.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

55

3Университет в Нише, г. Ниш, Республика Сербия 
*Корреспондирующий автор; e-mail: bondareva.iana@yandex.ru

Поступила в редакцию 08.10.2025 
После доработки 17.10.2025 

Принята к публикации 22.10.2025 
Аннотация
Цель. На основе философской методологии детально раскрыть природу, сущность и содержа-
ние научного исследования, а также некоторые аспекты общенаучного алгоритма познания как 
интегрального универсального средства и категориального мышления.
Процедура и методы. Работа выполнена на основе системного подхода с использованием мето-
дов классификации и сравнительного анализа. 
Результаты. Установлено, что общенаучный алгоритм познания формируется прежде всего на 
базе философского знания, но вместе с тем в его содержании диалектически «сняты» методо-
логические возможности как отраслевых, так и частных наук. Общенаучный алгоритм позна-
ния правомерно считать базовым в методологии научных исследований. Он является первым 
необходимым звеном методологии анализа всех без исключения явлений действительности. 
Общенаучный алгоритм научных исследований во многом определяет суть процедур выбора ме-
тодологических средств науки для решения задач познания и в то же время влияет на определе-
ние последовательностей их использования в ходе изучения явлений.
Теоретическая и/или практическая значимость. Результаты исследования могут быть использо-
ваны в совершенствовании методологических компетенций как у преподавателей философских 
дисциплин, так и у обучающихся.
Ключевые слова: наука, методология, алгоритм познания, категории, деятельность
Для цитирования: 
On Some Aspects of Scientific Research / Я. В. Бондарева, Ю. В. Колесниченко, Н. Н. Каргин, 
В. Ю. Ивлев, Д. Костадинович // Современные философские исследования. 2025. № 4. С. 54–64. 
https://doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-54-64.

Introduction

The writing of this article is motivated by a 
number of factors. In our view, the most sig-
nificant are the following.

As is well known, in our country, a course 
entitled “Methodology and Methods of 
Scientific Research” was introduced into the 
graduate student training system in 2014. 
Without a doubt, classes on this topic should 
be based on specific scientific, methodologi-
cal, and methodological sources. At the same 
time, there are currently few sources that fully 
and systematically present the problems of a 
course devoted to the methodology of scien-
tific research.

Fragments concerning this issue are scat-
tered across numerous works, which un-
doubtedly complicates the work of graduate 
students studying this course. Furthermore, 
the lack of a systematic educational and meth-
odological source on the methodology of sci-

entific research does not ensure a productive 
resolution of the contradictions presented in 
the works of various authors studying this 
topic. Analysis shows that in modern scien-
tific literature, one can encounter mutually 
exclusive points of view on both the nature 
of scientific methodology and its content, es-
sence, and functions.

In short, the introduction of “Methodology 
and Methods of Scientific Research” as a man-
datory course in postgraduate training pre-
supposes the creation and writing of a number 
of teaching aids devoted to these topics [1; 2].

Unfortunately, the work of teaching future 
research scientists the art of modern scientific 
methodology began in a context of a certain 
“allergy” to the methodological component of 
the development of modern science and prac-
tice. The current state of affairs can be char-
acterized as a kind of “demethologization”, 
where methodology is replaced by a host of 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

56

different methods. Furthermore, many dis-
sertation councils have not defended disserta-
tions on methodological topics for years, even 
decades. Moreover, many councils simply 
lack experts specifically focused on methodo-
logical issues.

Unfortunately, in recent years, a careless 
and oversimplified attitude toward the work 
of renowned scientific methodologists has 
become quite evident. This has particularly 
affected prominent philosophers who have 
made significant contributions to the devel-
opment of general scientific methodological 
issues. Among them, we note once again with 
regret, were I. D. Andreev, V. G. Afanasyev, 
G. A. Brutyan, A. V. Brushlinsky, V. S. Gott, 
V. N. Demin, A. P. Dmitriev, E. V. Ilyenkov, 
B. M. Kedrov, O. I. Kedrovsky, A. A. Ko- 
korin, M. I. Konkin, P. V. Kopnin, V. P. Kok- 
hanovsky, S. A. Lebedev, A. N. Leontyev, 
I. S. Narsky, T. I. Orzeiman, M. E. Ome- 
lyanovsky, Z. M. Orudzhev, A. I. Rakitov, 
G. I. Ruzavin, M. N. Rutkevich, V. N. Sa- 
gatovsky, E. F. Solopov, A. G. Spirkin, 
L. N. Suvorov, Zh. T. Tulenov, V. S. Tyu- 
khtin, S. A. Tyushkevich, A. D. Ursul, 
S. M. Shalyutin, V. S. Shvyrev, A. P. Sheptulin, 
E. G. Yudin, and many others. Neglecting the 
experience of these researchers has essentially 
deprived modern methodology of a solid his-
torical foundation, a basis for its ongoing de-
velopment.

In fairness, it should be noted that the criti-
cism of Marxist theory, and at times its rejec-
tion, has led to the “baby” – that is, Marxist 
methodology – being thrown out with the 
bathwater of nihilism regarding Marxism. 
The latter contained much that was construc-
tive, productive, and vital. It is worth noting, 
not without  satisfaction, that those modern 
scholars who find a fruitful component in 
Marx’s methodology are right to do so. This is 
manifested, above all, in a return to the meth-
odology of Marxist economic theory [3].

It is justifiably concerning that a “meth-
odological fad” has developed in contempo-
rary scientific research – a “fashion” for the 
obligatory use of certain “fashionable” meth-
odologies, often ones that have not yet fully 
proven their true scientific status. This weak-

ens scientific research. Among such “fashion-
able” methodological schools (without de-
nying their significance, but objecting to the 
exaggeration of their research potential), we 
should mention: abstractionism, globalism, 
dogmatism, synergism, structuralism, suken-
ism, antiscintism, functionalism, evolution-
ism, and other “calling cards of postmodern-
ism”. It is obvious that exaggerating the role 
of these methodologies weakens the method-
ological culture of scientific research.

Scientific research is often based not on 
scientific methodology, but on conventional 
methods – at best, common sense methodolo-
gies. While not categorically denying their ex-
istence and role in society, one must recognize 
the limitations of their research capabilities. 
This fact also necessitates rigorous approaches 
to understanding the essence and functional 
capabilities of scientific methodology.

There is reason to believe that many re-
searchers lack a thorough understanding of 
the dialectic of such closely interrelated and 
complementary phenomena as scientific 
theory, scientific methodology, and scientific 
method. Theoretical forms are often equated, 
or even identified, in the minds of research-
ers with methodological tools (techniques, 
methods, approaches, methods, and meth-
odologies), and the dialectic of methodologi-
cal tools (techniques, methods, approaches, 
methods, and methodologies) is equated with 
basic methodological procedures (analysis, 
synthesis, induction, deduction, comparison, 
observation, abstraction, modeling, experi-
mentation, and other procedures of scientific 
inquiry).

In our opinion, modern science does not 
devote sufficient attention to the study of the 
dialectical connections between the method-
ologies of specific, sectoral, and philosophical 
disciplines. Yet, it is clear that solving scien-
tific research problems in all relevant areas of 
knowledge presupposes the interdisciplinary 
integration of methodologies. This circum-
stance served as a unique trigger for writing 
this paper.

This obvious fact hardly requires extensive 
comment. What is at stake? The point is that 
the creation of works on scientific research 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

57

methodology forms the necessary foundation 
for effectively integrating science and practice. 
In this context, one can imagine the operation 
of logical relationships: the more thoroughly a 
scientific research methodology is developed 
and applied, the more profound the results 
of scientific inquiry. And the more adequate 
these results are to real-life processes, the 
closer they are to practice, the more effectively 
they can serve its interests.

We could continue to state the obvious 
facts, but those already described are prob-
ably sufficient to note that the social demand 
for works devoted to scientific research meth-
odology has been created by life itself. It has 
been created by science and practice. It has 
been created by statistics concerning scientific 
research in recent years, the methodological 
basis of which is very often below average.

Scientific Research:  
Nature, Content, Essence

The objectives of this topic, without a 
doubt, must be addressed in three directions. 
First, it’s clear that without understanding the 
essence of science as a specific social phenom-
enon, it’s unlikely that one can deeply grasp 
the nature, content, and essence of scientific 
research. Second, it should be acknowledged 
that understanding the essential characteris-
tics of science doesn’t solve all the chapter’s 
objectives. These objectives require developing 
a rigorous, objective approach to the phenom-
enon of the research process (study), since this 
chapter deals with scientific research. Finally, 
a complete picture of the nature, content, and 
essence of scientific research can be obtained 
by integrating knowledge about the essence of 
science with an understanding of the research 
process.

On Some Aspects of the General  
Scientific Algorithm of Cognition

Let us cite authoritative researchers on this 
topic. According to V. M. Burmakin, “the 
emergence and genesis of the general scien-
tific algorithm of cognition has a completely 
obvious determination. All phenomena of ex-
istence, in addition to specific laws, are subject 

to the action of universal laws. This means that 
there exists a common foundation for their 
study, following the requirements of which 
it is possible to derive a general scientific al-
gorithm for understanding the phenomena 
of existence. This foundation manifests itself 
in all situations and acts of scientific research, 
which we find confirmation of in the meth-
odologies of both specific, sectoral, and philo-
sophical sciences. Thus, the conclusion was 
born that identifying the common ground 
contained in the algorithms of all sciences 
will bring us closer to defining the essence of 
the general scientific algorithm of cognition, 
which is the main determinant of the meth-
odology of scientific research, working in the 
interests of scientific research in all areas” [4, 
с. 61].

The author rightly believes that by its nature, 
the general scientific algorithm of cognition is 
“an integral universal tool formed in the course 
of the development of science, ensuring effec-
tive scientific research of all phenomena of ex-
istence without exception” [4, с. 61].

The author then rightly states: “An analysis 
of algorithms that have worked and are work-
ing in a wide variety of research fields has led 
to the following conclusions. First, no single 
study, in any field of knowledge, allows for the 
simultaneous and complete understanding of 
the phenomena of its subject area. Research 
always begins with the understanding of the 
elements, parts, aspects, and fragments of 
its objects. This is achieved through analy-
sis, which ensures the dissection of the phe-
nomena under study into their components 
and their understanding independent of the 
whole” [4, с. 61].

The general scientific algorithm of cog-
nition, in its first position, prescribes the 
identification and study of elements (parts, 
fragments, aspects, sectors, etc.) of the phe-
nomena being studied. It is obvious that, hav-
ing identified and studied the essence of the 
elements that form the objects of cognition, 
it is necessary to study their interactions with 
one another. This is the second link, the sec-
ond position, in the implementation of the 
methodological requirements of the general 
scientific algorithm of cognition.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

58

It is common knowledge that each phe-
nomenon under study represents a certain 
integrity (whole). Experience shows that the 
integrity of phenomena is ensured by the fact 
that their elements are interconnected in cer-
tain ways (in certain) sequences. These ways 
exist in all phenomena without exception 
(natural, social, intellectual).

The author rightly draws several conclu-
sions:

1. The general scientific algorithm of cog-
nition is formed, first and foremost, on the 
basis of philosophical knowledge, since it is 
philosophy that deals with the essence of uni-
versal processes occurring in nature, society, 
and human consciousness.

2. At the same time, the general scientific 
algorithm was formed not only on the basis of 
philosophy. Its content dialectically “sublates” 
the methodological capabilities of both secto-
ral and specific sciences.

3. The general scientific algorithm of cogni-
tion can rightfully be considered fundamental 
in the methodology of scientific research. It 
is the first necessary link in the methodology 
of analyzing all phenomena of reality without 
exception.

4. By itself, the General Scientific Algorithm 
of Cognition does not and cannot solve the 
entire set of scientific research problems. Its 
application in research must necessarily be 
supplemented by the methodological tools of 
other sciences.

5. The general scientific algorithm of scien-
tific research largely determines the essence of 
the procedures for selecting scientific meth-
odological tools for solving cognitive prob-
lems and, at the same time, influences the 
determination of the sequences of their use in 
the study of phenomena.

In short, it has a significant impact on the 
methods of understanding phenomena. In 
this rather condensed form, one can imagine 
the role and significance of the general scien-
tific algorithm of cognition for the theory and 
practice of scientific research. In essence, the 
general scientific algorithm of cognition can 
rightfully be classified as the basic algorithm 
of scientific research [4, с. 65].

On Some Aspects  
of Categorical Thinking

V. I. Lenin’s thought, recorded in his 
“Philosophical Notebooks” while taking notes 
on Hegel’s “Science of Logic”, is very interest-
ing, modern, and productive. He wrote: “...
concepts are the highest product of the brain, 
the highest product of matter” [5, с. 149]. 
These ideas subsequently developed, more or 
less, and were expressed in the following in-
terpretations.

Some modern researchers draw our atten-
tion to the definition of a concept as a form of 
science, the attributes of which are presented 
in a fairly broad range in the pages of scien-
tific literature. A concept is often interpreted 
as an idea of something, a way of understand-
ing something, intellect, a logically dissected 
general thought about an object, including 
a number of interconnected attributes. As a 
rule, a concept is considered the result of in-
tellectual activity, representing the systemati-
zation of information about a phenomenon 
and the naming of that phenomenon. This 
position has been developed in approaches to 
the essence of concepts as thoughts that reflect 
the attributes of phenomena of a certain class 
[6, с. 368].

The authors rightly state: “In science, there 
is a fairly authoritative and stable definition of 
concepts as a form of thought capturing the 
essential properties of phenomena. There is a 
position – its essence: a concept captures not 
only the general characteristics of phenom-
ena, but also the connections between them. 
We believe that the following definitions of 
concepts deserve special attention, as they 
are, in many ways, consonant with what has 
already been said about them. However, at the 
same time, they carry a certain clarifying load” 
[6, с. 368].

In particular, it is impossible to ignore the 
remark that a concept is a logically formu-
lated general thought about an object, an idea 
of something; a representation, information 
about something. It is easy to see that the au-
thors of the above conclusions view concepts 
as generalized thoughts, information about 
something, as ideas, and even as a method, a 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

59

level of understanding something. It seems to 
us that with this approach, any thought about 
phenomena can be interpreted as a concept, 
and this is difficult to agree with.

Indeed, “concepts are logical forms of 
thinking, like judgments and inferences, 
which, in our opinion, are expressed through 
concepts. This means that it is not entirely 
correct to discuss concepts as opposites of 
these forms. In short, researchers who view 
concepts as thoughts, forms of thinking that 
reflect and generalize the essential aspects and 
characteristics of phenomena, are closest to 
the truth” [6, с. 372].

It’s common knowledge that terms, defini-
tions, qualifications, and categories stand in 
the same logical order as concepts. Thus, it 
becomes necessary to express one’s attitude 
toward these forms.

First, let’s look at terms. In scientific litera-
ture, they are presented in essentially the same 
way, albeit with certain nuances. First, we 
should agree with this version of the distinc-
tion between concepts and terms. Its authors 
write: “...(as a rule, a concept is interpreted as 
an element of thought, and a term as an ele-
ment of language)...”1. The following clarifi-
cation cannot be ignored: “A term (from the 
Latin terminus – limit, boundary) is a word 
or phrase denoting a specific concept in a spe-
cific area”2. Clearly, this definition of the term 
also contains: a) an indication that it denotes 
a concept; b) it is its verbal form.

In fact, the same position is expressed in 
another source. The only difference is that the 
term, as a linguistic unit, serves as a means of 
objectifying the work of thought. Literally, it 
reads as follows: “A term...A linguistic unit 
is a word (or combination of words) that is 
the result of the objectification of the work of 
thought, denoting concepts in a specific field 
of science, technology, art, etc.”3 As can be 

1	 Елецкий Н. Д. Общая экономическая теория (поли-
тическая экономия): учебник. 2-е изд. Ростов-н/Д.: 
Финикс, 2008. C. 23.

2	 Куликов Л. М. Основы экономической теории: 
учебник. 2-е изд., перераб. и доп. М.: Юрайт, 2014. 
C. 13.

3	 Большой толковый словарь русского языка. Грамота: 
[Электронный ресурс]. URL: https://gramota.ru/
poisk?query термин&mode=slovari&dicts[]=42 (дата 

seen, the proposed conclusion contains the 
observation that terms serve concepts not 
only in science, but also in technology, art, 
and other social fields.

The following statement adds a unique 
flavor to the understanding of the essence of 
terms: “A term is a word or combination of 
words that precisely defines a concept used in 
science, technology, or art”4.

A certain intrigue arises when terms are 
qualified as forms that precisely reflect the es-
sence of concepts. In this regard, it can be not-
ed that the problem of the precise content of 
terms as linguistic forms requires additional 
attention and clarification.

It is important to note that in the above 
conclusion, definition is interpreted as a pro-
cedure for revealing the essence of concepts 
by listing their attributes. In other words, it 
plays the role of concretizing the essence of 
concepts. This can be agreed with if we con-
sider the concrete understanding of the con-
tent of concepts.

It’s not unreasonable to understand defini-
tions as forms of consolidation, most likely 
terminological, of the essential features re-
flected by concepts. There are many findings 
in science that guide us toward understanding 
definitions as forms that capture the meaning 
of terms. Thus, one encyclopedic publication 
notes: “A definition (from the Latin definitio – 
limit, boundary) is a logical procedure for im-
parting a strictly fixed meaning (content) to 
linguistic terms”.5 As can be seen, definitions 
and attributions are conflated here. This is 
true on the one hand. On the other, they are 
categorized as logical procedures for deter-
mining the meaning of linguistic terms.

A position similar to the above point of view 
is defended by authors who assert: “A defini-
tion (definition) 1) establishes the meaning 
of an unfamiliar term (word)... 2) clarifies the 
subject matter, unambiguously characterizes 
it...”.6 This conclusion implies that definitions 

обращения: 25.08.2025).
4	 Борисов Е. Ф. Экономическая теория: учебник для 

вузов. М.: ТК Велби: Проспект, 2008. C. 19.
5	 Словарь философских терминов / науч. ред. 

Б. Г. Кузнецова. М.: Инфра-М, 2005. С. 392.
6	 Новый энциклопедический словарь. М.: Эксмо, 

2004. С. 847.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

60

and definitions are identical; that they serve to 
establish the meaning of terms; that they help 
clarify the subject of knowledge, imparting 
certainty to concepts and unambiguity (rela-
tively, of course) to their characteristics.

We believe that researchers who qualify 
definitions as “a brief definition, an interpre-
tation of a concept, reflecting its main charac-
teristics” are closest to the truth [4, с. 61]. This 
view of the essence of definitions is perhaps 
plausible. It notes at least two essential charac-
teristics: “a) a brief definition; b) reflecting the 
main features of the concept. And terms are 
the verbal form of expression, the linguistic 
representation of concepts” [4, с. 62].

Definitions and qualifiers are essentially 
identical. They are means of establishing the 
meaning of terms, of concretizing, clarifying, 
and establishing the boundaries of the mean-
ing of concepts, giving them semantic cer-
tainty.

Definitions and qualifiers are aimed at re-
flecting the main characteristics of concepts. 
Definitions and qualifiers can be distin-
guished, very conditionally, only by consid-
ering definitions as extremely brief, laconic 
definitions.

Thus, we can conclude: terms, qualifiers, 
and qualifiers are forms that help reveal and 
clarify the meaning and content of concepts. 
In other words, these are forms that work in 
the interests of concepts, deepening under-
standing of their content. Having more or less 
understood the unity and differences between 
terms, qualifiers, and concepts through an 
analysis of scientific literature, we will finally 
turn our attention to the problem of the rela-
tionship and interaction of concepts and cat-
egories.

Let’s first consider what modern science has 
to say on this matter. First, it should be noted 
that the overwhelming majority of researchers 
view concepts and categories as forms of the 
same order. Most often, categories are defined 
through concepts. There is ample evidence for 
this. Second, there is a viewpoint in science 
that guides us toward understanding catego-
ries as semantic concepts. This view is pre-
sented in the following version: “Economic 

categories – semantic concepts of economic 
theory...”1.

Clearly, this approach to categories suffers 
from a double “suffering”. On the one hand, 
it’s clear that there can be no meaningless 
concepts and categories in science. On the 
other hand, if this is true, then it’s obvious 
that distinguishing or equating concepts and 
categories is truly meaningless.

Third, the prevailing position in science 
and practice is that categories are viewed as 
theoretical concepts. In our opinion, both con-
cepts and categories in science are theoretical 
forms. It’s unlikely that this assertion provides 
grounds for seeking their identification.

Fourth, it’s worth noting that categories are 
fundamental concepts2. If fundamentality in 
science is understood as the certainty, solidity, 
and stability of its forms, then it is clear that 
this characteristic extends not only to scientific 
categories, but also to its laws, principles, con-
cepts, and theories. Indeed, to science itself.

Many modern authors point out that cat-
egories are also forms of science, reproduc-
ing the essence of the elements and parts of 
the phenomena being studied. Let’s not be 
unfounded. Let us present premises that sup-
port this conclusion. In particular, we read: “...
scientific categories are concepts expressing 
individual, generalizing aspects of economic 
phenomena”3.

Other economists approach the ontologi-
cal foundation of categories in a similar way. 
The following premise deserves some atten-
tion: “An economic category is a logical con-
cept that reflects, in abstract form, the most 
essential aspects of economic phenomena, 
processes, and mechanisms”4. As can be seen, 
the emphasis here is on the essential aspects 
of phenomena.

Sixth, an analysis of science and practice, 
on the one hand, shows that virtually all re-

1	 Носова С. С. Экономическая теория: учебное посо-
бие. 2-е изд., стер. М.: Кнорус, 2016. C. 23.

2	 Елецкий Н. Д. Общая экономическая теория (поли-
тическая экономия): учебник. 2-е изд. Ростов-н/Д: 
Феникс, 2008. C. 23.

3	 Гусейнов Р. М. Экономическая теория: учебник. М.: 
Омега-Л, 2008. C. 13.

4	 Экономическая теория: учебник / под ред. 
И. П. Николаевой. 2-е изд. М.: ЮНИТИ, 2008. C. 7.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

61

searchers see an ontological foundation for 
concepts and categories. On the other hand, 
they often interpret this broadly, believing 
that they work not only to reflect the essence 
of the elements, parts, and properties of cog-
nizable phenomena, but also to understand 
the essence of the interactions of phenomena 
both with each other and with the environ-
ment. In our opinion, this leads to a “blurring” 
and “loosening” of the ontological foundation 
of concepts and categories, leading us into the 
realm of laws – forms of science that should 
precisely reflect the stable, essential, and nec-
essary connections of phenomena.

Obviously, relationships and connections 
can also be viewed as specific elements, parts, 
and fragments of being and expressed through 
specific categories (interaction, relation, con-
nection, law), but this is a different ontologi-
cal cross-section of reality. It differs from the 
first-level epistemological task – understand-
ing the essence of the elemental composition 
of the analyzed phenomena. In particular, 
science produces conclusions whose content 
identifies categories and laws1.

Seventh, concepts and categories are iden-
tified not only with the content of laws. There 
are conclusions that guide us toward identi-
fying categories with principles. The reason 
for identifying categories and concepts with 
principles, as we see it, lies in ignoring their 
ontological (existential) foundations.

Eighth, a rather original and at the same 
time productive conclusion is that all “cat-
egories are concepts, but not all concepts are 
categories”.2 There’s hardly any need for ex-
tensive commentary here. There’s only one 
“working” commentary. It’s widely presented 
in the literature. Its essence is this: categories 
are concepts of the utmost generality. This 
characteristic of categories is pointed out by 
many researchers, one might say the major-
ity3. In this context, one cannot ignore the 
message: “Categories (from the Greek katego-
1	 Философия: учебник / отв. ред. В. П. Кохановский. 

М.: Кнорус, 2015. С. 263.
2	 Там же. С. 262.
3	 Бучило Н. Ф., Чумаков А. Н. Философия: учебное 

пособие. М.: PerSe, 2001. С. 55, 198; Советский энци-
клопедический словарь. М.: Советская энциклопе-
дия, 1990. С. 558.

ria – statement; attribute), primary concepts, 
extremely general, fundamental concepts…”.4

As can be seen, categories are presented here 
as extremely general, fundamental concepts. 
In connection with this conclusion, it can be 
noted that all scientific concepts have a high 
degree of generality, as they reflect the essential 
characteristics of phenomena of a certain class.

When considering categories as scientific 
concepts of the highest degree of generality, 
a legitimate question arises: how can we un-
derstand them, how can we discern them, and 
by what criteria can we classify the highest de-
gree of generality?

Let’s turn to researchers who correctly 
distinguish between individual and general 
concepts. “A general concept, as opposed to 
an individual concept, signifies a concept of a 
genus, class, or species”.5

Indeed, over the course of human life, peo-
ple develop an individual view of the world, 
expressed in individual concepts. At the same 
time, science elevates people to the level of 
general concepts that reflect the essence of 
classes, species, and genera. That’s the first 
point. Second, distinguishing three groups of 
disciplines – natural science, social science, 
and consciousness – it’s legitimate to discuss 
the concepts and categories of each of these 
fields based on their degree of commonality.

Finally, there is philosophy, which deals 
with the laws of nature, society, and con-
sciousness taken together. It is this philoso-
phy that develops categories as concepts of 
the utmost generality. Those researchers who 
observe, “Philosophy attempts to develop 
universal concepts – categories”, are right.6 It 
seems to us that they coincide in their onto-
logical foundation. This gives us the right to 
regard them as forms that differ little from 
each other in their content. This point of view 
is presented in many sources.

True, there are also “variations” on this 
theme. One cannot ignore the numerous con-

4	 Новый энциклопедический словарь. М.: Эксмо, 
2004. С. 493.

5	 Философский энциклопедический словарь. М.: 
Советская энциклопедия, 1983. С. 313.

6	 Моисеева Н. А., Сороковикова В. А. Философия: 
краткий курс. СПб.: Питер, 2010. С. 14.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

62

clusions that a category is a scientific concept 
expressing the most general properties and re-
lationships of phenomena in reality1.

To summarize the above, it’s easy to see that 
categories are interpreted in the vast majority 
of cases as concepts, albeit very general ones, 
reflecting the essential characteristics of cer-
tain classes of phenomena. Economics experts 
overwhelmingly agree with this conclusion.

To be fair, it should be noted that some-
times the essence of economic categories is 
interpreted somewhat reductively, focusing 
on specific areas of the economic process. 
Moreover, this approach deviates somewhat 
from the established position in the approach 
to categories, which asserts that their content 
captures the essential characteristics of phe-
nomena. In this regard, the idea that econom-
ic categories are merely “semantic concepts 
of economic theory that reflect the content 
of production (economic) relations” is skep-
tical2. And then, why is the subject matter of 
economic theory reduced in this case to the 
content of production relations? It seems to us 
that it is much broader.

It is hardly possible to fully agree that cat-
egories should be considered only as certain 
theoretical concepts (for example, value, 
trade, money, credit, etc.)3 without defining 
their substantive, essential and functional 
characteristics.

Perhaps the most striking implication in 
the above conclusion is the premise: catego-
ries are ultimate concepts. A legitimate ques-
tion arises: what are ultimate concepts? The 
vagueness of the terms through which the es-
sence of certain forms of scientific knowledge 
is expressed, as is well known, does not con-
tribute to the strengthening of their theoreti-
cal foundations.

In fairness, the following statement should 
be cited: “A category (Greek kategoria – state-
ment, accusation; attribute) is an extremely 
1	 Ожегов С. И. Словарь русского языка. М.: Русский 

язык, 1989. С. 232.
2	 Экономическая теория: учебник / отв. ред. 

А. И. Добрынин, Л. С. Тарасевич. 4-е изд. СПб.: 
Питер, 2009. С. 23.

3	 Куликов Л. М. Основы экономической теории: 
учебник. 2-е изд., перераб. и доп. М.: Юрайт, 2014. 
С. 16.

general concept. It is formed as the final result 
of abstracting the specific attributes of objects. 
For it, a more general, generic concept no 
longer exists, and at the same time, it possesses 
minimal content, i.e., it captures the mini-
mum attributes of the objects it encompasses. 
However, this content reflects the fundamen-
tal, most essential connections and relation-
ships between objective reality and cognition”.4

As can be seen, it attempts to define catego-
ries as extremely general concepts. According 
to the authors, they possess minimal content, 
that is, they capture a minimum of the at-
tributes of the phenomena they encompass. 
And there’s much here that’s puzzling and 
not entirely clear. What does minimal con-
tent mean? What does it mean to encompass 
a minimum of attributes of knowable phe-
nomena? The conclusion that, for example, an 
economic category is “a scientific concept that 
abstractly characterizes the essence of a phe-
nomenon” sounds quite problematic5.

The question arises: what does “abstractly” 
mean? One might assume that the category 
does not reflect the essential characteris-
tics, in this case, of economic phenomena. 
Such categories are hardly needed in science. 
However, if the point is that categories reflect 
the essence of phenomena in a specific verbal 
form, then this clarification is necessary. Such 
a clarification has been proposed by other au-
thors in science.

They write: “Category,… [Greek: katego-
ria] (A scientific concept denoting some very 
general, abstract class of phenomena, objects, 
or their characteristics”).6 One cannot ignore 
the conclusion that “…economic categories, 
i.e. logical concepts that represent a theoreti 
cal expression of the real conditions of life of 
society…”7. 

4	 Новейший философский словарь. М.: Книжный 
дом, 2003. С. 310.

5	 Политическая экономия: словарь / под ред. 
О. И. Оруджева. М.: Политиздат, 1990. С. 579.

6	 Ушаков Д. Н. Большой толковый словарь совре-
менного русского языка. М.: Советская энциклопе-
дия, 1935. С. 341.

7	 Экономическая теория: учебник / отв. ред. 
А. И. Добрынин, Л. С. Тарасевич. 4-е изд. СПб.: 
Питер, 2009. C. 20.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

63

It follows that economic categories are, af-
ter all, theoretical expressions of real processes 
of existence. Quite interesting and productive 
is the observation that categories “focus atten-
tion on the elements of the system of produc-
tion relations, while laws focus on the connec-
tions within this system...”1.

As can be seen, the author of the above po-
sition links the content of categories with the 
elements of phenomena, and defines laws as 
their interrelations. This conclusion is par-
ticularly interesting, as it points to an under-
standing of categories as forms that reflect 
the essence of the elements that form specific 
phenomena. In other words, it directly points 
to the ontological foundation of categories, 
to the essence of the elements that form the 
phenomena of reality. At the same time, the 
author of this point of view points out that the 
ontological basis of laws is the connections 

between these elements. This point of view, in 
our opinion, is closest to the truth.

Conclusion

Thus, in our opinion, the above conclu-
sions essentially reflect modern researchers’ 
understanding of the essence of categories. 
Let us relate them to approaches to the con-
tent of concepts. Let us present this relation-
ship through a series of positions: concepts 
and categories are forms of scientific knowl-
edge; they share a common ontological foun-
dation – the essence of individual elements, 
aspects, and their connections. Essentially, 
while concepts reflect the essential charac-
teristics of phenomena within certain classes, 
categories reflect the essential characteristics 
of all classes of phenomena without exception. 
In other words, across the entire scientific ho-
rizon, only philosophical (general scientific) 
concepts can attain the status of categories.

REFERENCES1

1.	 Gorbunov, A. S. & Miroshkin, M. S. (2022). Methodological Problems of Scientific Research: On 
the Functions of Science. In: Philosophical and Methodological Problems of Studying Russian Society: 
Proceedings of the Fifth International Scientific Conference (Moscow, November 25, 2021). Moscow: 
Russian University of Transport publ., pp. 106–116 (in Russ.).

2.	 Dzhalyu, Ya. I. & Kurabtsev, V. L. (2022). Practice and Its Social Functions. In: Philosophical and Methodological 
Problems of Studying Russian Society: Proceedings of the Fifth International Scientific Conference (Moscow, 
November 25, 2021). Moscow: Russian University of Transport publ., pp. 117–123 (in Russ.).

3.	 Arkhangelskaya, N. O. & Orlova, I. I. (2022). Philosophical Categories as a Methodological Basis 
for Scientific Research. In: Philosophical and Methodological Problems of Studying Russian Society: 
Proceedings of the Sixth International Scientific Conference (Moscow, November 25, 2022). Moscow: 
Russian University of Transport publ., pp. 16–27 (in Russ.).

4.	 Burmakin, V. M. (2022). On the Nature and Content of the General Scientific Algorithm of Cognition. 
In: Philosophical and Methodological Problems of Studying Russian Society: Proceedings of the Fifth 
International Scientific Conference (Moscow, November 25, 2021). Moscow: Russian University of 
Transport publ., pp. 61–66 (in Russ.).

5.	 Lenin, V. I. (1969). Complete Works. Vol. 29: Philosophical Notebooks. Moscow: Political Literature publ. 
(in Russ.).

6.	 Filippov, I. M. & Zagrebin, M. V. (2022). On Concepts (Categories) as Science Forms. In: Philosophical 
and Methodological Problems of Studying Russian Society: Proceedings of the Fifth International Scientific 
Conference (Moscow, November 25, 2021). Moscow: Russian University of Transport publ., pp. 368–374. 
(in Russ.).

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Горбунов А. С., Мирошкин М. С. Методологические проблемы научных исследований: к вопро-

су о функциях науки // Философские и методологические проблемы исследования российского 
общества: сборник трудов Пятой Международной научной конференции (Москва, 25 ноября 
2021 г.). М.: Российский университет транспорта (МИИТ), 2022. С. 106–116.

1	 Елецкий Н. Д. Общая экономическая теория (политическая экономия): учебник. 2-е изд. Ростов-н/Д: Финикс, 
2008. C. 25.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

64

2.	 Джалю Я. И., Курабцев В. Л. Практика и её социальные функции // Философские и методологи-
ческие проблемы исследования российского общества: сборник трудов Пятой Международной 
научной конференции (Москва, 25 ноября 2021 года). М.: Российский университет транспорта 
(МИИТ), 2022. С. 117–123.

3.	 Архангельская Н. О., Орлова И. И. Философские категории как методологический базис на-
учных исследований Философские и методологические проблемы исследования российского 
общества: сборник трудов Шестой Международной научной конференции (Москва, 25 ноября 
2022 г.). М.: Российский университет транспорта (МИИТ), 2022. С. 16–27.

4.	 Бурмакин В. М. К вопросу о природе и содержании общенаучного алгоритма познания // 
Философские и методологические проблемы исследования российского общества: сборник тру-
дов Пятой Международной научной конференции (Москва, 25 ноября 2021 г.). М.: Российский 
университет транспорта (МИИТ), 2022. С. 61–66.

5.	 Ленин В. И. Полное собрание сочинений: в 55 т. Т. 29: Философские тетради. М.: Издательство 
политической литературы, 1969. 782 с.

6.	 Филиппов И. М., Загребин М. В. О понятиях (категориях) как формах науки // Философские 
и методологические проблемы исследования российского общества: сборник трудов Пятой 
Международной научной конференции (Москва, 25 ноября 2021 г.). М.: Российский университет 
транспорта (МИИТ), 2022. С. 368–374.

INFORMATION ABOUT THE AUTHORS
Yana V. Bondareva (Moscow) – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Head at the Department, Department of 
Philosophy, Federal State University of Education;
e-mail: bondareva.iana@yandex.ru; ORCID: 0000-0002-0438-4035
Yulia V. Kolesnichenko (Moscow) – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Federal State University of Education; 
e-mail: julikol@yandex.ru; ORCID: 0009-0009-9117-9125
Nikolay N. Kargin (Moscow) – Dr. Sci. (Philosophy), Assoc. Prof., Prof., Department of Theory and 
Methodology of Physical Education and Sports, Federal State University of Education;
e-mail: nikolay.kargin@gmail.com; ORCID: 0009-0007-9099-4019
Vitaly Yu. Ivlev (Moscow) – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Head of the Philosophy Department (SGN-4), 
Bauman Moscow State Technical University (National Research University);
e-mail: vitalijivlev@yandex.ru; ORCID: 0000-0002-5862-6378
Danijela D. Kostadinovic (Niš) – Dr. Sci. (Philology), Assoc. Prof., Faculty of Philosophy, University of Niš 
(The Republic of Serbia);
e-mail: danijela.kosladinovic@filfak.ni.ac.rs; ORCID: 0009-0007-2727-2590

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРАХ
Бондарева Яна Васильевна (г. Москва) – доктор философских наук, профессор, заведующий кафедрой 
философии Государственного университета просвещения; 
e-mail: bondareva.iana@yandex.ru; ORCID: 0000-0002-0438-4035
Колесниченко Юлия Викторовна (г. Москва) – доктор философских наук, профессор Государственного 
университета просвещения; 
e-mail: julikol@yandex.ru; ORCID: 0009-0009-9117-9125
Каргин Николай Николаевич (г. Москва) – доктор философских наук, доцент, профессор кафедры те-
ории и методики физического воспитания и спорта Государственного университета просвещения;
e-mail: nikolay.kargin@gmail.com; ORCID: 0009-0007-9099-4019
Ивлев Виталий Юрьевич (г. Москва) – доктор философских наук, профессор, заведующий кафедрой 
«Философия» (СГН-4) Московского государственного технического университета им. Н. Э. Баумана 
(национального исследовательского университета);
e-mail: vitalijivlev@yandex.ru; ORCID: 0000-0002-5862-6378
Костадинович Даниэла (г. Ниш, Республика Сербия) – доктор филологических наук, доцент факуль-
тета философии Университета Ниша; 
e-mail: danijela.kosladinovic@filfak.ni.ac.rs; ORCID: 0009-0007-2727-2590



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

65

Научная статья
УДК 1 (091)
DOI: 10.18384/2949-5148-2025-4-65-76

СОВРЕМЕННАЯ КОНЦЕПЦИЯ ВЗАИМООТНОШЕНИЯ ФИЛОСОФИИ И НАУКИ

Коськов С. Н., Иваненко М. А.*
Орловский государственный университет имени И. С. Тургенева, г. Орёл, Российская Федерация 

*Корреспондирующий автор, e -mail: maksimivanenko02@yandex.ru

Поступила в редакцию 16.09.2025 
После доработки 07.10.2025 

Принята к публикации 20.10.2025 
Аннотация
Цель. Оценка современной концепции взаимосвязи философии и науки в работах С. А. Лебедева 
по философии и методологии науки.
Процедура и методы. Полученные в ходе данного исследования результаты основываются на 
аналитическом, логико-историческом и герменевтическом методах.
Результаты. Были выявлены основные пункты позитивно-диалектической концепции взаимо-
действия философии и науки, которые проходят через всё творчество отечественного методо-
лога. Проект С. А. Лебедева акцентирует внимание на исследовании норм и идеалов научного 
познания, ценностей и научных картин мира как посредников между философией и наукой. 
Социальный и конструктивистский взгляд на субъект и объект научного познания и знания до-
полняется оригинальными концепциями: консенсуальным характером природы научной истины, 
системным методологическим плюрализмом, методологической культурой учёного и уровневой 
методологией. Реальность, определяемая через понятия эталона и объективного мира как мира 
возможностей, выступает средой для консенсуального диалога философии и науки. 
Теоретическая и/или практическая значимость. Идеи С. А. Лебедева, изложенные в его работах, 
вносят большой вклад в разработку сложного механизма взаимодействия философии и науки, 
философских идей и естественнонаучных теорий. 

Ключевые слова: конвенционализм, консенсуализм, научная картина мира, научное знание, 
уровневая методология науки, философия науки, эпистемологический конструктивизм

Для цитирования: 
Коськов С. Н., Иваненко М. А. Современная концепция взаимоотношения философии и науки // 
Современные философские исследования. 2025. № 4. С. 65–76. https://doi.org/10.18384/2949-
5148-2025-4-65-76.

Original research article

THE MODERN CONCEPT OF THE RELATIONSHIP BETWEEN  
PHILOSOPHY AND SCIENCE

S. Koskov, M. Ivanenko*
Orel State University named after I. S. Turgenev, Orel, Russian Federation 
*Corresponding author, e-mail: maksimivanenko02@yandex.ru

Received by the editorial office 16.09.2025
Revised by the author 07.10.2025

Accepted for publication 20.10.2025
1

© CC BY Коськов С. Н., Иваненко М. А., 2025.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

66

Abstract
Aim. To evaluate modern concept of the relationship between philosophy and science in the works of 
S. A. Lebedev on philosophy and methodology of science. 
Methodology. The results obtained during this study are based on analytical, logical-historical and her-
meneutic methods. 
Results. The study reveals the key points of the positive dialectical concept of the philosophy and 
science interaction, which can be traced in the works of the Russian methodologist. S. A. Lebedev’s 
project focuses on human consciousness, values, and scientific worldviews as intermediaries between 
philosophy and science. The social and constructivist view of the subject and object of scientific knowl-
edge and knowledge is complemented by original concepts of consensual scientific truth, systemic 
methodological pluralism, methodological culture of the scientist and level methodology. Reality, de-
fined through the concepts of a standard and the objective world as a world of possibilities, acts as a 
medium for a consensual dialogue between philosophy and science.
Research implications. S. A. Lebedev’s ideas outlined in his works make a great contribution to the de-
velopment of a complex mechanism for the interaction of philosophy and science, philosophical ideas, 
natural science theories and practical research.

Keywords: conventionalism, consensualism, scientific picture of the world, scientific knowledge, level 
methodology of science, philosophy of science, epistemological constructivism

For citation:
Koskov, M. N. & Ivanenko, M. A. (2025). The Modern Concept of the Relationship Between Philosophy 
and Science. In: Contemporary Philosophical Research, 4, pp. 65–76. https://doi.org/10.18384/2949-
5148-2025-4-65-76.

«Мы должны помнить, что то, что мы наблюдаем, – это не сама природа,  
а природа, которая выступает в том виде, в каком она выявляется  

благодаря нашему способу постановки вопросов» [1, с. 27].
В. Гейзенберг

Введение

Работы С. А. Лебедева, доктора фило-
софских наук, заслуженного профессо-
ра МГУ им. М. В. Ломоносова, главного 
научного сотрудника философского фа-
культета, в основном посвящены отно-
шениям двух значимых сфер бытия и со-
знания: науки и философии. История этих 
взаимоотношений доказывает необходи-
мость синергии, а не поглощения, сотруд-
ничества, но не антагонизма. Безусловно, 
наука во всех своих проявлениях не долж-
на подчиняться абсолютным законам 
«единственно верной» тотализующей фи-
лософской системы. Обратный подход – 
превращение философии в служанку на-
уки, отказ от специфически философской 
проблематики как «метафизики», при-
водил к бесплодным попыткам создания 
«подлинно научной» философии, которая 

больше не говорит о ценностях и смыс-
лах. Проведение качественного различия 
между философией и наукой не должно 
исключать их взаимосвязи, доказанной 
ходом исторического процесса. Основным 
пунктом пересечения двух сфер является 
человеческое мышление, конституирую-
щее и направляющее как научное, так и 
философское познание – эта идея прохо-
дит через все исследования С. А. Лебедева. 
Вот почему обращение отечественного ме-
тодолога к основному вопросу философии 
во введении к монографии «Философия и 
наука» [2] является не просто данью тра-
диции: проблема соотношения бытия и 
сознания особенно актуальна в эпоху бур-
ного развития когнитивных наук и «фило-
софии сознания». С. А. Лебедев не просто 
отбрасывает старые дуальные оппозиции 
идеализма – материализма, объективиз-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

67

ма – субъективизма и рационализма – эм-
пиризма: все они являются различными 
аспектами процесса мышления. Так, в об-
ласти теории познания на первый план 
выходит субъективная реальность, и ока-
зывается прав идеализм, в онтологии 
первенство за бытием как материальной 
реальностью – здесь правда за материа-
лизмом. Если эмпирическая реальность 
находится в ведении рассудочного зна-
ния, то теоретическая реальность как мир 
идеальных объектов принадлежит разуму 
как мышлению в себе и для себя. Только 
в совокупности этих разрозненных сто-
рон мышления обретается плюралистиче-
ская и позитивно-диалектическая картина 
мира, предотвращающая взаимный ре-
дукционизм. На наш взгляд, методология 
С. А. Лебедева ставит предельный по своей 
напряжённости вопрос об общих когни-
тивных основаниях науки и философии: 
как рациональное познание конструирует 
модели бытия?

Системное изложение С. А. Лебедева 
представляет современный взгляд на на-
уку как набор конкурирующих подходов и 
дисциплин вопреки ошибочным упрощён-
ным представлениям о науке (особенно в 
случае естествознания) как гомогенной, 
монолитной структуре. Хрестоматийным 
примером этой множественности в науке 
выступает появление в XX в. теорий, аль-
тернативных классической ньютоновской 
механике, таких как частная и общая те-
ория относительности и квантовая меха-
ника, «которые противоречили все вместе 
не только классической механике, но и 
друг другу» [2, с. 200]. Конкуренция аль-
тернативных подходов в реальной науке 
созвучна плюралистическому духу живой 
философии. Отсутствие в научной и фило-
софской картине мира неизменного, тота-
лизующего центра не приводит с необхо-
димостью к отсутствию всякого центра. 
С. А. Лебедев избегает как догматизма, так 
и ловушек релятивизма, что крайне слож-
но. В структурах научного знания центр 
меняется, осуществляет свой переход, а не-
изменным остаётся только устройство на-
шего сознания.

При философском обсуждении субъек-
та науки XXI в. исследователям трудно не 
впасть в крайности полного растворения 
субъекта в сети акторов или же фундирова-
ния изолированного от сообщества и цен-
ностей «гносеологического Робинзона». 
С. А. Лебедев идёт срединным путём: он 
перестраивает понимание субъекта позна-
ния на новых основаниях, делая акцент на 
социальном характере научного знания. 
Лаборатории, конференции, диссертаци-
онные советы и другие экспертные сооб-
щества являются пространствами, где воз-
никает, изучается и оспаривается научное 
знание. Социальная динамика в виде пред-
взятости финансирования и рецензирова-
ния публикаций пронизывает сообщество 
исследователей. Материальные и техниче-
ские условия также в значительной степе-
ни влияют на процесс познания, а взаимо-
отношения между учёными побуждают к 
выработке подвижных временных согла-
шений (конвенция, консенсус), представ-
ляющих лучшее на данный момент, под-
креплённое доказательствами объяснение. 
Развенчивая миф об учёном как о гении-
одиночке, С. А. Лебедев ставит на первый 
план коллективный субъект, включающий 
субъект-субъектные взаимодействия меж-
ду членами научного сообщества наравне 
с субъект-объектными отношениями. Из 
этого с необходимостью следует значи-
мость ситуативности в научном познании 
реальности. Важна точка зрения каждого 
исследователя, помещённого в сетку субъ-
ект-субъектных отношений, потому что 
она определяет цели познания, методы, 
которым отдаётся предпочтение и харак-
теристики, которые считаются значимы-
ми или же, наоборот, упускаются из виду. 
Кроме того, C. А. Лебедевым учитывается 
фундаментальная роль ценностей в вы-
боре научных приоритетов. Ценностная 
значимость, будь то методологическая или 
этическая, неоднородна в зависимости от 
субъекта познания. Тем самым под по-
верхностью логических умозаключений, 
эмпирических данных и теоретических 
конструктов лежат общественные нор-
мы, социальные предрассудки и мораль-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

68

ные императивы. В совокупности данные 
аспекты познающего субъекта влияют на 
его когнитивную систему отчёта, структу-
рирующую научную картину мира.

Конструктивная роль сознания 
и познания. Конвенционализм и 

консенсуализм

Познающий субъект не отражает, а 
конструирует реальность. В своей работе 
С. А. Лебедев обстоятельно критикует тео-
рию отражения. Эта упрощающая концеп-
ция родом из научной парадигмы конца 
XIX – начала XX вв., рассматривает созна-
ние как пассивный приёмник внешних 
истин, что противоречит накопленным 
фактам истории науки, нейрофизиологии, 
когнитивной лингвистики, свидетельству-
ющих об активной и конструктивной роли 
познания. Наше восприятие реальности – 
это не фотографическая копия, а динами-
ческая сборка сенсорных данных, пред-
шествующих знаний, социокультурных 
рамок, и говоря словами В. Гейзенберга из 
эпиграфа, наших способов постановки во-
просов, т. е. научной методологии. Другим 
недостатком теории отражения является 
неспособность объяснить научные револю-
ции Т. Куна: если знания просто отражают 
реальность, почему парадигмы меняются? 
Факты истории науки и эмпирические дан-
ные о работе познания свидетельствуют в 
пользу конструирования субъективной 
реальности как специфики работы наше-
го сознания, которая лежит в основании 
эффективной исследовательской деятель-
ности. Утверждая, что любое знание есть 
«результат конструктивной деятельности 
сознания» [3, c. 21], С. А. Лебедев опира-
ется на богатую философскую традицию 
конструктивизма, которая восходит ещё 
к И. Канту, использовавшему понятие 
«продуктивного воображения» [4, с. 106] 
в качестве синонима творчества, создания 
и выдвижения новых идей и новых по-
знавательных метафор. У С. А. Лебедева 
также обнаруживается влияние идей 
представителей радикального конструк-
тивизма. Например, создатели концепции 

аутопоэзиса Ф. Варела и У. Матурана по-
лагали, что когнитивные и биологические 
системы не отражают внешние стимулы, а 
генерируют прогностические модели, со-
храняя собственную автономию. В этом же 
духе С. А. Лебедев описывает сознание как 
аутопоэтическую систему, которая относи-
тельно замкнута по отношению к внешне-
му миру, самодостаточна в себе и для себя 
и способна развиваться на собственной ос-
нове [5, с. 114]. Отсюда следует положение 
о том, что научная картина мира конструи-
руется познающим субъектом, от которого 
зависит, каким определённым содержани-
ем будут наполнены эти конструкты.

Одним из «главных конструктивистских 
требований к научному знанию независи-
мо от его формы и содержания» [2, c. 92] 
является общая научная рациональность. 
Она составляет эпистемологический фун-
дамент научного предприятия, определя-
емый семью универсальными свойствами, 
выходящими за рамки дисциплинарных 
границ: объектной предметностью, одно-
значной определённостью, доказательно-
стью, проверяемостью, методологической 
рефлексивностью, открытостью к критике 
и возможностью улучшения. Эти свойства 
в совокупности отделяют науку от обыден-
ного, мифологического, религиозного и 
художественного познания [6, с. 152–153]. 
Выражение данных принципов развива-
лось в шести диахронических, культурно-
исторических типах: древневосточном, 
античном, средневековом, классическом, 
неклассическом и постнеклассическом. 
Несмотря на существенные различия, на-
пример, во внимании Древнего Востока к 
практическим аспектам и средневековом 
акценте на откровении или детерминизме 
классической рациональности в сравне-
нии с фундаментальной относительно-
стью постнеклассической науки, все эти 
типы имеют общую черту демаркации на-
уки от других видов познания и знания. 
Синхронная научная рациональность 
переводит внимание на дисциплинарные 
связи. В разных отраслях научного зна-
ния синхронная рациональность адапти-
рует общие критерии к предметно-спец-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

69

ифическим онтологиям. Эта пластичность 
демонстрирует, что рациональность не 
монолитна, и доказательства математиче-
ской теоремы принципиально отличаются 
от доказательств, подтверждающих кли-
матическую модель. Диахронная и син-
хронная научная рациональность вместе 
представляют многообразный каркас, а 
не жёсткий шаблон. Несмотря на то, что 
свойства общей научной рациональности 
стабильны и универсальны, их реализация 
исторически и дисциплинарно обусловле-
на. Эта пластичность позволяет науке ори-
ентироваться в многомерной реальности, 
не отказываясь от своей эпистемологиче-
ской автономности. Будь то эксперимен-
ты И. Ньютона или аналитика больших 
данных, наука сохраняет свою идентич-
ность. Нерациональное измерение науки 
[7, c. 128], включающее интуицию и неяв-
ное знание, отнюдь не подрывает рацио-
нальности, а демонстрирует её адаптивную 
способность, которая определяет уникаль-
ный познавательный авторитет науки. 

Конструктивистская перспектива меня-
ет эпистемологические ориентиры от по-
иска абсолютных оснований к восприятию 
научного познания как динамической, по-
рождённой человеческим разумом систе-
мы когнитивных операций для предсказа-
ния, объяснения и согласования научного 
знания. В этом плане нам кажется актуаль-
ным широкое рассмотрение конвенциона-
лизма и консенсуализма. Конвенция пони-
мается С. А. Лебедевым как когнитивная 
процедура и научный метод (наравне с 
индукцией, дедукцией, редукцией), приме-
няемый субъектом познания в силу необ-
ходимости выбора чего-либо или с целью 
устранения неопределённости. Основное 
преимущество конвенционализма заклю-
чается в разрешении тупиков, присущих 
строгому рационализму и эмпиризму: он 
освобождает науку от невозможного тре-
бования прямого соответствия неопос-
редованной объективной реальности или 
неизменным первопринципам, сосредо-
тачиваясь вместо этого на практичности 
и внутренней согласованности. Научные 
конвенции выдвигаются лидерами той или 

иной школы или области познания. Они 
функционируют как незаменимый общий 
язык, обеспечивающий продуктивный ди-
алог, критику и накопление знаний. Когда 
учёные публикуют эмпирические резуль-
таты, предлагают гипотезы или критику-
ют методы, они полагаются на взаимные 
конвенции относительно терминологии, 
процедур измерения и стандартов до-
казательств, а также на неявное знание. 
Установление и уточнение конвенций про-
исходит посредством научной коммуника-
ции как непрерывного процесса дебатов, 
принятия решений, их изменения или от-
клонения внутри сообщества исследовате-
лей. Конвенционализм выходит за рамки 
ограничений научного фундаментализма, 
принимая прагматическую и дискурсив-
ную природу конструирования знаний. От 
выбора аксиом и стандартов измерений до 
теоретических границ и самого языка, обе-
спечивающего коммуникацию, конвенции 
играют роль строительных лесов здания 
научной рациональности. 

Однако конвенционализм, сосредото-
ченный на индивидуальных или локально 
принятых положениях, сталкивается с ря-
дом трудностей. Наиболее значимой яв-
ляется проблема соотношения конвенций 
и объективности знания. Если основные 
элементы науки (её язык и исходные акси-
омы) являются только вопросами конвен-
ционального выбора отдельных учёных 
или групп, то научное знание не может 
претендовать на объективность и рискует 
прийти к ряду несоизмеримых структур. 
Выход из этого тупика С. А. Лебедев нахо-
дит через принятие развитой им доктрины 
консенсуализма. Консенсус определяется 
как «результат когнитивных переговоров 
внутри научного сообщества как главного 
субъекта научного познания с целью выра-
ботки общезначимого решения по любым 
вопросам научного познания» [5, c. 457]. 
Если конвенции остаются индивидуаль-
ными решениями или соглашениями не-
больших групп, консенсус по своей сути 
является интерсубъективным: не изоли-
рованный субъект, а научное дисципли-
нарное сообщество становится агентом, 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

70

преобразующим индивидуальные положе-
ния в коллективно сформированные со-
глашения. Подобная взаимозависимость 
гарантирует, что ни одна точка зрения не 
монополизирует истины, а многочислен-
ные экспертные позиции сходятся, чтобы 
вместе снимать предрассудки, заполнять 
лакуны и находить оптимальное решение, 
подкреплённое доказательствами и всегда 
открытое для пересмотра. Консенсуализм 
переопределяет природу научной картины 
мира, отказываясь от концепции познания 
как прямого отражения недоступной объ-
ективной реальности. Вместо этого науч-
ная реальность интерпретируется сообще-
ством учёных как эталонная реальность. 
Она не произвольна, поскольку ограничена 
рациональными критериями логической 
связности, объяснительной силы, предска-
зательного успеха и фальсифицируемости, 
а также опосредована когнитивной волей 
научного сообщества. Консенсуализм уста-
навливает общезначимость как основной 
критерий объективности научного знания: 
он фокусируется на положениях, которые 
являются интерсубъективно верными для 
всех компетентных участников научного 
сообщества. Делая акцент на дисципли-
нарном научном сообществе, конструируя 
реальность через рационально ограничен-
ные эталонные модели и формируя объ-
ективность как интерсубъективную обще-
значимость, консенсуализм преодолевает 
недостатки конвенционализма.

Системный методологический 
плюрализм и методологическая 

культура учёного. Уровневая 
методология науки

Консенсуализм и отказ от фундамента-
листских эпистемологий, таких как теория 
отражения, задают тон для радикального 
переосмысления научной методологии. 
С. А. Лебедев выдвигает концепцию си-
стемного методологического плюрализма, 
избегающего эпистемологического анар-
хизма, противоположную фундаментализ-
му крайности. Не всякий плюрализм имеет 
равную методологическую ценность, поэто-

му разделяются аддитивный и системный 
плюрализм. Слабость позиции аддитивного 
плюрализма как простого сосуществования 
методов заключается в рассмотрении мето-
дологии в виде набора изолированных ин-
струментов, при полном игнорировании их 
взаимозависимости. Системный плюрализм 
обеспечивает не только внутреннюю связ-
ность методов, динамически взаимодей-
ствующих, но и дополнительность между 
противоположными методами. Этот взгляд 
С. А. Лебедева имеет глубокую параллель с 
принципом дополнительности Н. Бора, ко-
торый изначально был сформулирован для 
примирения квантовых парадоксов, однако 
впоследствии датский физик предположил 
его расширение до общенаучного положе-
ния [8]. В применении к методологии этот 
принцип объясняет, что антагонистические 
методы коллективно разрешают различные 
стороны сложных проблем. И эту черту си-
стемного плюрализма косвенно доказывает 
история науки, демонстрируя крах всех мо-
нистических методологий, например про-
вал логического позитивизма. Кроме того, 
история эпистемологии наглядно показала, 
что научная методология не априорна (про-
тив рационализма) и не зависит исключи-
тельно от содержания знания в объектах, 
известных науке (против эмпиризма).

Системный плюрализм как своего рода 
эпистемологическая добродетель предо-
ставляет учёному и философу когнитив-
ную гибкость при взаимных переходах 
между методами в зависимости от по-
ставленной проблемы. Другое осевое по-
нятие, которое в этом контексте разраба-
тывает С. А. Лебедев, – методологическая 
культура [9; 10], включающая понимание 
того, как создаются, проверяются и при-
меняются знания, а также навыки работы 
с инструментами познания как набором 
эпистемологических практик учёного. 
Именно «от уровня развития методологии 
научного познания, от методологической 
культуры учёных всегда в значительной 
степени зависело не только содержание 
и прогресс науки, но и прогресс мировоз-
зрения и культуры общества» [2, с. 236], – 
пишет С. А. Лебедев. В рамках дисципли-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

71

нированного системного плюрализма как 
живой практики наука, свободная от дик-
тата универсального метода, обеспечивает 
консенсуальное построение научной ре-
альности, в которой учёные владеют теку-
чими методологическими культурами.

Уникальной авторской разработкой 
является уровневая методология как ин-
тегративная структура, демонстрирующая 
роль системного плюрализма, а также 
консенсуального и конструктивного по-
знания на каждом этапе научного исследо-
вания [11]. С. А. Лебедев предлагает более 
тонкую альтернативу традиционной ди-
хотомии эмпирического и теоретическо-
го познания, выделяя 4 кластера методов 
чувственного, эмпирического, теоретиче-
ского и метатеоретического уровней. Эта 
система вместо жёсткой иерархии предпо-
лагает текучее взаимодействие различных 
кластеров. Мы постигаем объективный 
мир с разных сторон, включая четыре типа 
объектов: «“вещи сами по себе” (матери-
альные объекты), чувственные объекты 
(элементы чувственной научной реаль-
ности), абстрактные объекты (элементы 
эмпирической научной реальности), иде-
альные объекты (элементы теоретической 
научной реальности)» [2, c. 125]. 

Чувственный уровень научного зна-
ния включает такие методы, как научное 
наблюдение, измерение и эксперимент. 
Взаимодействие с чувственными объ-
ектами определяется познавательными 
установками учёных, интерпретативны-
ми границами и настройкой приборов. 
Все эти моменты контекстуализируют 
чувственную реальность, которая в науке 
раскрывается не через пассивное смотре-
ние, а посредством активного видения как 
фундаментальной идеализации. Норма 
восприятия, основанная на нейробиологи-
ческих ограничениях, свойственных всем 
людям, закрепляет критерий биологиче-
ски адаптивной объективности чувствен-
ного знания как общезначимости.

Эмпирический уровень предполагает 
такое взаимодействие учёного с объектом 
знания, при котором отбор и абстрагиро-
вание выделяют определённые аспекты 

явления, базируясь на интересах научного 
сообщества и технических возможностях. 
Данный кластер предполагает богатую 
методологию, включающую абстрагиро-
вание, классификацию, обобщение, индук-
цию и ряд других. С. А. Лебедев организует 
четырёхуровневую структуру эмпириче-
ского конструирования (а не логического 
обобщения), включающую протокольные 
предложения, научные факты, эмпири-
ческие законы и феноменологические 
теории. Полученный в результате эмпи-
рический объект является согласованной 
и стабилизированной идеализацией, раз-
работанной для надёжной и сопоставимой 
репрезентации определённых аспектов 
эталонной реальности. 

К теоретическому уровню относятся: 
мысленный эксперимент, метод рацио-
нальной реконструкции, метод восхожде-
ния от абстрактного к конкретному, метод 
симметрии, аксиоматический метод, метод 
математической гипотезы и метод прин-
ципов. Согласно С. А. Лебедеву, научные 
теории действуют посредством концепту-
альной идеализации, представляя эталон-
ную реальность через идеальные объекты 
как абстракции: плоскость без трения, аб-
солютно чёрное тело, нульмерную точку 
или общественно-историческую форма-
цию. Теоретические объекты не выводятся 
из эмпирических объектов, а конструктив-
но добавляются в рамках теоретической 
структуры, будучи имманентными элемен-
тами мышления [11, c. 24]. Это усиливает 
взгляд на уровневую методологию как на 
недедуктивную систему, каждый этап ко-
торой внедряет онтологическую новизну. 
Ненаблюдаемость идеальных объектов 
подчёркивает их статус когнитивных ин-
струментов. Целью теоретической идеали-
зации служит выявление базовых законо-
мерностей или аксиом. Принятие теории 
означает консенсус научного сообщества 
по поводу её конкретной совокупности 
идеализаций как наиболее рациональной, 
обоснованной и плодотворной системати-
зации относительно текущего приближе-
ния эталонной реальности, достигнутого 
на эмпирическом уровне.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

72

Метатеоретический, высший, уровень 
научного знания устанавливает всеобъ-
емлющие рамки, легитимирующие ис-
следовательскую практику. Он включает 
общенаучную картину мира, общенаучные 
методологические, логические и аксиоло-
гические принципы, а также философские 
основания науки. Одним из фундамен-
тальных постулатов уровневой методоло-
гии является положение о том, что значи-
мость ценности, придаваемой конкретным 
проблемам, теоретическим достоинствам, 
методологическим подходам или даже ин-
терпретации требований эталона, может 
варьироваться среди отдельных учёных 
или исследовательских групп. Именно ме-
татеоретический уровень предоставляет 
площадку для согласования этих ценностей 
в научном сообществе. Общезначимость 
возникает не из навязанного единообра-
зия, а из коллективной приверженности 
рациональному обсуждению и соблюде-
нию основных методологических норм 
проверки, логической строгости и откры-
тости для критики. Только так формирует-
ся рабочий консенсус относительно обще-
научных принципов. 

Научная картина мира понимается 
С. А. Лебедевым как интегративная, кон-
сенсуальная структура, синтезирующая 
основные концепции для приближения 
к эталонной реальности [6, c. 131–133]. 
Общенаучные картины мира возникают 
через динамический синтез научных зна-
ний и априорных философских принци-
пов, предоставляя «линзы», через которые 
разрозненные открытия учёных объединя-
ются в единое видение. Все общенаучные 
картины мира по своей сути историчны и 
относительны. Они выражают историче-
скую траекторию науки с её революциями, 
аномалиями и неразрешёнными противо-
речиями. Эта относительность не приво-
дит к релятивизму, поскольку общенауч-
ная картина мира остаётся привязанной к 
реальности как эталону благодаря своим 
способностям разрешать парадоксы и объ-
единять знания несмотря на то, что её фор-
ма постоянно изменяется социально-ког-
нитивной средой науки. Частнонаучные 

картины мира объединяют кластеры 
смежных наук, налагая общие онтоло-
гические характеристики и действуя как 
дисциплинарные интеграторы. Эти реги-
ональные онтологии санкционируют то, 
что считается законными объектами в их 
области и сопротивляются редукционизму 
[5, c. 132]. Высшей функцией общенаучной 
картины мира является категориальная 
гармонизация частных картин. Она при-
миряет эмпирическое с теоретическим, 
санкционируя последовательную онтоло-
гию научных объектов. Это происходит 
посредством генерализации как связыва-
ния частных мировоззрений под влияни-
ем научных переговоров для разрешения 
межтеоретического напряжения. При кон-
струировании общенаучной картины мира 
особенно важно, чтобы все типы объектов 
(чувственные, абстрактные, идеальные) за-
нимали стабильные роли в её архитектуре. 
Отвергая абстрактный монизм (примером 
которого является сведение картины мира 
к физике) и радикальный плюрализм (как 
отсутствие общей реальности), общенауч-
ная картина мира должна выражать реаль-
ность, мыслимую во всей своей сложности. 
Таким образом, научные картины мира за-
нимают лиминальное пространство в стра-
тификации метатеоретического уровня. 
Синтезируя конструкции низших уровней, 
они подводят к философским вершинам.

Философские основания науки обе-
спечивают согласованное мировоззрение, 
формируя концептуальные границы науч-
ного познания. Философия не «обосновы-
вает» науку в фундаменталистском смысле 
и не просто суммирует научные открытия. 
Наука генерирует новое содержание по-
средством эмпирического взаимодействия 
и теоретических новаций, которые зача-
стую входят в противоречие с прежними 
философскими догмами. Это отражает 
разрыв между теоретическим и эмпириче-
ским уровнями: подобно тому, как идеаль-
ные объекты несводимы к эмпирическим, 
научные открытия, например неевклидова 
геометрия Н. И. Лобачевского, разрушают 
фреймы существующих философских си-
стем. Авторитет науки проистекает из её 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

73

конструктивного взаимодействия с реаль-
ностью, а не из подчинения философским 
первопринципам. В то же время филосо-
фия предохраняет науку от вырождения 
в технократический инструмент, оторван-
ный от человеческого смысла, поскольку 
наука «в одиночку» не может ответить на 
экзистенциальные и этические вопросы. 
Оперируя трансцендентными концепци-
ями, философия также выходит за рамки 
научных частностей. В то время как наука 
изучает взаимодействие элементарных ча-
стиц, философия задаётся вопросом, что 
значит «причинность». Такие вопросы вы-
водятся не из индуктивного обобщения, а 
из критического размышления. Как проде-
монстрировал ещё И. Кант, философские 
горизонты обусловливают само научное 
исследование. Разрыв между философией 
и наукой носит логический и содержатель-
ный характер, потому что они относятся к 
разным моментам сознания: если филосо-
фия имеет дело с возможными условиями, 
то наука – с реализованными возможно-
стями. Но вместе они занимаются иссле-
дованием одной реальности, в которой 
мы существуем как носители сознания. 
Несмотря на постулирование когнитив-
ной автономности двух сфер, С. А. Лебедев 
отмечает принципиальную необходимость 
схем интерпретации, функционирующих 
как взаимовыгодные концептуальные 
мосты и конструктивные посредники. 
Подобные интерпретативные схемы обе-
спечивают перевод философских принци-
пов в научные термины, а научных про-
рывов – в последовательные философские 
идеи. Например, категория «причинности» 
переходит от философского концепта к на-
учному принципу через операциональные 
определения в естественных науках. Это 
опосредование не является ни дедукци-
ей, ни индукцией. Медиатором выступает 
конструктивная деятельность философов 
и учёных, разрабатывающих такие структу-
ры, как эволюционная эпистемология или 
квантовая логика. Поэтому «зазор» между 
наукой и философией скорее продукти-
вен, чем проблематичен, и философские 
основания науки должны использовать 

его для продвижения методологического 
прогресса. Философские рамки ориенти-
руют научную интерпретацию, в то время 
как открытия науки форсируют философ-
ское развитие. Две сферы ратифицирова-
ны интерпретативными схемами, которые 
признают их суверенность. Это закрепляет 
роль метатеоретического уровня как регу-
лятора взаимодействия учёных с миром. 

Как подчёркивает С. А. Лебедев, более 
высокие методологические уровни явля-
ются не просто логическими обобщениями 
более низких уровней, а конструктивными 
дополнениями. Связующими звеньями яв-
ляются четыре типа объектов, интерпрета-
тивные теории и модели. Отсутствие логи-
ческой дедукции позволяет рассматривать 
каждый уровень как творческий скачок. 
Нижние уровни дедуктивно не выводятся 
из верхних, а верхние уровни не являют-
ся индуктивными обобщениями нижних 
уровней. Всепроникающая роль идеали-
зации прослеживается на каждом уровне, 
работая по-разному в каждом кластере, 
ориентируясь на приближение к эталон-
ной реальности посредством идеализиро-
ванных конструктов.

Проблема научной истины

Вопрос о том, как наука может быть од-
новременно социально сконструирована 
и ограничена реальностью, разрешается в 
консенсуальной концепции научной исти-
ны. Анализ различных концепций истины 
подводит С. А. Лебедева к отказу от внев-
ременной и универсальной концепции 
истины. В истории философии и науки 
было множество попыток дать объектив-
ную интерпретацию содержания научно-
го знания, что приводило к обособлению 
и догматизму. В то же время исследова-
телю необходимо избежать релятивизма, 
сохранив строгость науки, признавая её 
укоренённость в интерсубъективности 
как общезначимости. Такие неотъемле-
мые характеристики процесса познания, 
как социальность, историчность и обще-
значимость, достижимы только через ме-
тодологический консенсус. В этом плане 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

74

ценной находкой С. А. Лебедева является 
введение понятия когнитивной системы 
отчёта, которая фиксирует цели, ценности 
и теоретические обязательства исследова-
теля, а также внешние (инструментальные 
ограничения) и внутренние (предпосылоч-
ное знание) условия познания. 

Специфические критерии истинно-
сти прописаны для каждого из уровней 
научного знания. Для первого уровня 
С. А. Лебедев проводит чёткую демарка-
цию между природными объектами, в от-
ношении которых действует норма вос-
приятия как биологически адаптивная 
универсальность, и формальным знанием, 
требующим глобальной чувственной инту-
иции как интуитивного понимания мате-
матических и символических отношений. 
Это разделение интересно тем, что пред-
полагает включение в область чувствен-
ного уровня рационального знания и, как 
следствие, моделирование чувственной на-
глядности [11, c. 165–173].

Для эмпирического уровня критерии ис-
тинности возрастают по своей сложности. 
Протокольные предложения опираются 
на соответствие утверждениям и наблюда-
емым данным. Факты предполагают логи-
ческое обобщение протоколов, а научные 
законы требуют согласованности с факта-
ми, последовательности, объяснительной 
силы и выводимости в качестве теорети-
ческих следствий. Феноменологические 
(эмпирические) теории включают кри-
терии логической последовательности 
как отсутствия внутренних противоре-
чий, объяснительной и предсказательной 
силы по отношению к фактам и законам, 
конструктивной и/или дедуктивной по-
следовательности, непротиворечивости и 
выводимости из более глубоких (трансцен-
дентальных) теорий [3, c. 628–633]. Данная 
типология выражает системное мышление 
С. А. Лебедева, его непрестанное выделе-
ние роли экспертного консенсуса как эпи-
стемологического авторитета для оценки 
соответствия критериям консенсуальной 
истины.

При определении критериев ис-
тинности для теоретического уровня 

С. А. Лебедев излагает критерии истинно-
сти для аксиом научных теорий (интуитив-
ная очевидность, плодотворность и эмпи-
рическая эффективность) и выводимых из 
них логических следствий (аналитический 
критерий). Затем С. А. Лебедев разделяет 
критерии истинности для частных и фун-
даментальных теорий, синтезируя требо-
вания внутренней строгости (последова-
тельность, доказательность) и внешней 
интеграции (совместимость с мировоз-
зренческими, философскими основами). 
Это демонстрирует нисходящее влияние 
метатеоретических элементов (научная 
картина мира, философские основы на-
уки), активно регулирующих теоретиче-
скую истину.

Метатеоретический уровень научного 
знания предполагает четыре типа кри-
териев истинности. Для парадигматиче-
ских, наиболее общих научных теорий 
требуются логическая связность, простота 
фундаментальных понятий и принципов, 
контроль как прагматический критерий 
(включающий институциональные ме-
ханизмы исправления ошибок через экс-
пертную оценку, воспроизводимость и 
др.), объяснительная и предсказательная 
сила, а также теоретическая плодотвор-
ность. Данная типология кажется свя-
занной с правилами парадигм Т. Куна 
[12], но расширяет их с большей систем-
ной строгостью. Частнонаучная картина 
мира включает объяснительную плодот-
ворность, внутреннюю непротиворечи-
вость и мировоззренческую значимость. 
Плодотворность функциональна в трёх 
планах: объяснительном, конструктивном 
и синтетическом. Внутренняя непротиво-
речивость предполагает дисциплинарный 
консенсус и вместе с тем согласованность 
с общенаучной картиной мира. Наконец, 
мировоззренческая значимость также 
является консенсуальным критерием, 
связанным с социально-культурным по-
ложением научного сообщества в кон-
кретный период времени. Таким образом, 
критерии частнонаучной картины мира 
выделяют функциональную полезность 
в рамках определённой дисциплины, а 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

75

также соответствие широкому консенсу-
су. Общенаучная картина мира требует 
большего: онтологической универсаль-
ности, согласованности между науками, 
эвристической силы, философской обо-
снованности и общекультурной значи-
мости. Последний критерий так же, как и 
мировоззренческая значимость для част-
нонаучных картин мира, явно связан с ро-
лью сообщества учёных. Это в очередной 
раз демонстрирует консенсуальность как 
сквозную тему, проходящую через всю 
уровневую методологию, включая акцент 
на коллективном субъекте как арбитре ис-
тины, который теперь масштабируется на 
метатеоретическом уровне. 

Истинность идеалов и норм научного 
познания вновь возвращает нас к концеп-
ции реальности как эталона – идеалы оце-
ниваются по тому, насколько хорошо они 
помогают науке приближаться к этому 
эталону, несмотря на присущие ей огра-
ничения. Методологическая культура учё-
ного предусматривает корректируемость 
своих идеалов: препятствия между идеала-
ми и практикой стимулируют методологи-
ческое совершенствование.

Условия, определяющие разумные гра-
ницы научного плюрализма, кроме того, 
включают: коммуникационные и практи-
ческие ограничения, логический анализ 
научного знания с целью выявления его 
непротиворечивости (внутренняя согласо-
ванность), эмпирическую обоснованность 
(адекватность данных, прогностический 
успех), теоретическую (объяснительная 
согласованность) и методологическую 
обоснованность (соблюдение ценностей и 
норм). Эти ограничения позиционируют 
научную методологию С. А. Лебедева как 
основанную на коллективной рациональ-
ности, динамичную и социально гибкую 
систему, в которой научная истина вы-
ражает согласованное подтверждение в 
рамках общей самокорректирующейся 

когнитивной структуры. Консенсуальная 
природа научной истины проливает свет 
на роль философии как резервуара логиче-
ски возможных вариантов решений и под-
сказок для сообщества исследователей.

Заключение

Реальность определяется 
С. А. Лебедевым в свете антропного прин-
ципа как логически непротиворечивый 
мир возможностей. В истории философии 
есть немало образцов постулирования 
единственного истинного варианта реаль-
ности. Например, Г. В. Ф. Гегель категории 
своей системы онтологизировал, предста-
вив реальность как единственную возмож-
ность, раскрытую в его «Науке логики». 
Но сегодня более перспективным кажется 
путь Платона, представившего объектив-
ный мир как мир возможностей, лежащий 
вне пространства и времени. В этом же 
духе С. А. Лебедев утверждает относитель-
ность уровней познания и всякого рода 
деления, не порождая очередной монисти-
ческой системы, раз и навсегда закончен-
ной и выносящей всеобщее как Абсолют. 
С другой стороны, он остаётся далёким и 
от релятивизма, который снимает все раз-
личия и приводит в конце концов к само-
тождественности абсолютизма. В проана-
лизированных работах нет ни претензий 
на вневременную и абсолютную истину, ни 
релятивизма, принципиально отвергающе-
го любую рациональность, но имеются все 
перспективы стать ориентиром для нового 
поколения творчески мыслящих учёных и 
философов, поскольку задаётся фундамент 
в виде уровневой методологии и консенсу-
альной концепции истины. Многолетние 
интеллектуальные поиски С. А. Лебедева в 
области философии и методологии науки 
соответствуют его же определению филосо-
фии как рационального поиска предельных 
оснований бытия [2, c. 309].

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Гейзенберг В. Физика и философия. Часть и целое. М.: Наука, 1989. 400 с.
2.	 Лебедев С. А. Философия и наука. М.: Академический проект, 2025. 316 с.
3.	 Лебедев С. А. Философия. Методология. Наука. М.: Проспект, 2023. 720 с.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

76

4.	 Кант И. Критика чистого разума. М.: Академический проект, 2020. 567 с.
5.	 Лебедев С. А. Философия и методология науки. Актуальные проблемы. М.: Московский универ-

ситет, 2024. 575 с.
6.	 Лебедев С. А. Философия науки: позитивно-диалектическая концепция. М.: Проспект, 2021. 

448 с.
7.	 Коськов С. Н. Гуманизация знания и познания // Булгаковские чтения. 2008. № 2. С. 123–130.
8.	 Бор Н. Квантовая физика и философия // Бор Н. Избранные научные труды: в 2 т. Т. 2. М.: Наука, 

1970. С. 526–533.
9.	 Лебедев С. А. Методологическая культура учёного. Т. I. М.: Проспект, 2021. 188 с.
10.	 Лебедев С. А. Методологическая культура учёного. Т. II. М.: Проспект, 2021. 213 с.
11.	 Лебедев С. А. Уровневая методология науки. М.: Проспект, 2020. 208 с.
12.	 Кун Т. Структура научных революций. М.: АСТ, 2009. 317 с.

REFERENCES
1.	 Heisenberg, W. (1989). Physics and Philosophy. Part and the Whole. Moscow: Nauka publ. (in Russ.).
2.	 Lebedev, S. A. (2025). Philosophy and Science. Moscow: Academicheskii Proekt publ. (in Russ.).
3.	 Lebedev, S. A. (2023). Philosophy. Methodology. Science. Moscow: Prospect publ. (in Russ.).
4.	 Kant, I. (2020). Critique of Pure Reason. Moscow: Academicheskii Proekt publ. (in Russ.).
5.	 Lebedev, S. A. (2024). Philosophy and Methodology of Science. Actual Problems. Moscow: Moscow 

University publ. (in Russ.).
6.	 Lebedev, S. A. Philosophy of Science: A Positive Dialectical Concept. Moscow: Prospect publ. (in Russ.).
7.	 Koskov, S. N. (2008). Humanization of Knowledge and Cognition. In: Bulgakov Readings, 2, 123–130 

(in Russ.).
8.	 Bohr, N. (2021). Quantum Physics and Philosophy. In: Bohr, N. Selected Scientific Works. Vol. 2. Moscow: 

Nauka publ., pp. 526–533 (in Russ.).
9.	 Lebedev, S. A. (2021). Methodological Culture of a Scientist. Vol. I. Moscow: Prospect publ. (in Russ.).
10.	 Lebedev, S. A. (2021). Methodological Culture of a Scientist. Vol. II. Moscow: Prospect publ. (in Russ.).
11.	 Lebedev, S. A. (2020). Level Methodology of Science. Moscow: Prospect publ. (in Russ.).
12.	 Kuhn, T. (2009). The Structure of Scientific Revolutions. Moscow: AST publ. (in Russ.).

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРАХ
Коськов Сергей Николаевич (г. Орёл) – доктор философских наук, профессор кафедры логики, фило-
софии и методологии науки Орловского государственного университета им. И. С. Тургенева; 
e-mail: koskov6819@gmail.com
Иваненко Максим Александрович (г. Орёл) – магистрант кафедры логики, философии и методологии 
науки Орловского государственного университета им. И. С. Тургенева;
e-mail: maksimivanenko02@yandex.ru

INFORMATION ABOUT THE AUTHORS
Sergey N. Koskov (Orel) – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Department of Logic, Philosophy and Methodology of 
Science, I. S. Turgenev Orel State University;
e-mail: koskov6819@gmail.com
Maxim A. Ivanenko (Orel) – Master’s Degree Student, Department of Logic, Philosophy and Methodology of 
Science, I. S. Turgenev Orel State University;
e-mail: maksimivanenko02@yandex.ru



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

77

Научная статья
УДК 1(091); 168.521
DOI: 10.18384/2949-5148-2025-4-77-87

ПРИМЕНЕНИЕ ЛОГИКИ В СТРОИТЕЛЬСТВЕ И ЭЛЕКТРОТЕХНИКЕ:  
ОТ Н. М. ГЕРСЕВАНОВА ДО В. И. ШЕСТАКОВА

Прядко И. П.
Национальный исследовательский московский государственный строительный университет 
(НИУ МГСУ), г. Москва, Российская Федерация 
e -mail:priadcko.igor2011@yandex.ru

Поступила в редакцию 10.09.2025 
После доработки 24.09.2025 

Принята к публикации 06.10.2025 
Аннотация
Цель. Оценка вклада гидроинженера Н. М. Герсеванова и электротехника В. И. Шестакова в раз-
витие математической логики и применение выводов этой науки в инженерном проектировании.
Процедура и методы. Ретроспективный анализ источников по истории логики, инструментарий 
формальной логики, сравнительно-исторический метод. 
Результаты. В статье определено, что оба мыслителя применяли аппарат логики в целях синтеза 
и анализа дискретных систем. Применение формул алгебры логики Луи Кутюра в строительной 
аргументации, в частности в процессе обоснования устойчивости гидросооружений, стало инно-
вационным для отечественного инженерного проектирования. Показана преемственность идей 
Герсеванова и Шестакова.
Теоретическая и/или практическая значимость заключается в раскрытии потенциала формаль-
ной логики в сфере обоснования архитектурных проектов и решения при помощи этой науки ин-
женерных задач. Обращение к наследию Шестакова и Герсеванова обусловлено необходимостью 
расширения сферы применения алгебры логики.

Ключевые слова: алгебра логики, доказательство, информатизация, простой категорический 
силлогизм, строительная механика

Для цитирования: 
Прядко И. П. Применение логики в строительстве и электротехнике: от Н. М. Герсеванова до 
В. И. Шестакова // Современные философские исследования. 2025. № 4. С. 77–87. https://doi.
org/10.18384/2949-5148-2025-4-77-87.

Original research article

APPLICATION OF LOGIC IN CONSTRUCTION AND ELECTRICAL ENGINEERING: 
FROM NIKOLAI GERSEVANOV TO VIKTOR SHESTAKOV

I. Pryadko
Moscow State University of Civil Engineering, Moscow, Russian Federation 
e-mail: priadcko.igor2011@yandex.ru

Received by the editorial office 10.09.2025
Revised by the author 24.09.2025

Accepted for publication 06.10.20251

© CC BY Прядко И. П., 2025.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

78

Abstract
Aim. To evaluate contributions made by hydraulic engineer N. M. Gersevanov and electrical engineer 
V. I. Shestakov to Boolean algebra and to apply respective conclusions in engineering design. 
Methodology. A retrospective analysis of sources on the history of logic, tools of formal logic, and the 
comparative historical method were used. 
Results. The study reveals that the thinkers used the apparatus of logic to synthesize and analyze dis-
crete systems. Using Louis Couture’s formulas of logic algebra in civil engineering argumentation in the 
process of substantiating the stability of hydraulic structures, is an innovation in domestic structural 
design. The author demonstrates the continuity of ideas, formulated by Gersevanov and Shestakov. 
Research implications. lies in unlocking the potential of formal logic in the field of substantiating ar-
chitectural projects and solving engineering problems using this science. The appeal to the legacy of 
Shestakov and Gersevanov is conditioned by the need to expand the scope of application of Boolean 
algebra.

Keywords: Boolean algebra, proof, computerization, simple categorical syllogism, structural mechanics

For citation:
Pryadko, I. P. (2025). Application of Logic in Construction and Electrical Engineering: From Nikolai 
Gersevanov to Viktor Shestakov. In: Contemporary Philosophical Research, 4, pp. 77–87. https://doi.
org/10.18384/2949-5148-2025-4-77-87.

Введение

Применение законов математической 
логики в технике и строительстве для 
представителей прикладного и теорети-
ческого знания в 20–30-е гг. XX в. вошло 
в число важных, хотя, может быть, и не 
самых основных, магистральных задач. 
Известно также, что эта тема интересова-
ла как российских, так и зарубежных ис-
следователей [1, c. 204–210; 2, c. 57–64]. В 
разное время к вопросам применения ло-
гики в технике на Западе и Востоке обра-
щались Р. Эдлер, П. Эренфест, К. Шеннон, 
М. Ханзава, А. Накасима. Важными ве-
хами на пути внедрения логических вы-
числений в ткань инженерных расчётов 
следует считать исследования российско-
го гидростроителя Н. М. Герсеванова и 
новаторские разработки электротехника 
и логика В. И. Шестакова. Эти две вехи 
представляются нам довольно важными 
для изучения прикладных вопросов ма-
тематической логики, правда, существо-
вавшими независимо друг от друга. Иную 
картину представляла собой динамика за-
падного исследования, где разработки ав-
торов, как правило, были взаимосвязаны. 
В западной науке переоткрытые Клодом 
Шенноном логические законы синтеза и 

анализа релейно-контактных схем полу-
чают широкую известность и оказывают 
влияние на иные сферы прикладного зна-
ния. Но совсем не принимается во внима-
ние то обстоятельство, что исследованиям 
Шеннона предшествовала большая работа 
в области анализа и синтеза релейно-кон-
тактных схем, проделанная отечествен-
ным электротехником В. И. Шестаковым. 
Относительно приоритета в открытии 
практического применения логики в элек-
тротехнике и сегодня историками науки и 
техники ведутся жаркие споры [3; 4].

При этом работы В. И. Шестакова в 
данной области часто не принимаются во 
внимание даже отечественными автора-
ми. Так, среди первопроходцев в области 
применения булевой алгебры в электро-
технике называют японского криптолога 
и военного инженера Акиру Накасиму (в 
статье Б. В. Бирюкова и И. С. Верстина фа-
милия японского учёного воспроизводится 
как «Накисима» [5, c. 27–72]), а отечествен-
ные наработки в данной области связы-
ваются главным образом с позднейшими 
исследованиями, проводимыми школой 
М. А. Гаврилова [6, c. 283–303; 7, c. 74–79].

Именно поэтому одной из целей на-
стоящего исследования будет воздать 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

79

должное отечественным инженерам, уде-
лявшим в своих работах внимание при-
кладным вопросам математической логи-
ки – Н. М. Герсеванову и В. И. Шестакову. 
Несмотря на то, что оба исследователя ра-
ботали самостоятельно, а Шестаков, при-
ступивший к своим разработкам гораздо 
позже Герсеванова, едва ли мог знать об 
исследованиях, проводимых гражданским 
инженером, работы обоих русских учёных 
вписываются в единую парадигмальную 
схему. Особенность последней – глубокая 
теоретическая разработка той области, ко-
торая выступала в качестве основной для 
анализа и в дальнейшем практического 
применения.

В настоящей работе автором поставле-
ны и решены следующие вопросы:

1. Кто из представителей инженерно-
технических наук первым предложил ис-
пользовать формулы математической ло-
гики в инженерных расчётах?

2. В каких целях использовалась мате-
матическая логика отечественным гидро-
инженером Н. М. Герсевановым, и какое 
место отводил ей логик и электротехник 
В. И. Шестаков?

3. Какие элементы системы знаков ло-
гики Луи Кутюра использовал советский 
инженер Н. М. Герсеванов в формулах обо-
снования устойчивости гидросооружений?

4. В чём состоит новаторство 
В. И. Шестакова, работавшего в области 
применения логики в радио- и электротех-
нике?

5. Какое значение имеет изучение логи-
ки для гражданского инженера и электро-
техника?

В силу ограничений, налагаемых фор-
матом статьи, тема логических разработок 
В. И. Шестакова будет только заявлена, но 
автор обязуется продолжить изучение дан-
ных разработок в последующих исследова-
ниях.

В статье используются формализован-
ный язык, заимствованный Герсевановым 
в «Алгебре логики» Луи Кутюра1, а также 
1	 Кутюра Луи. Алгебра логики / перевод с прибавле-

нием проф. И. Слешинского. Одесса: Матесис, 1909. 
1104 с.

язык современной математической логики, 
где логическое сложение обозначается зна-
ком дизъюнкции (знак “+” у Кутюра, знак 
“∩” в современной символике), логическое 
умножение “.” соответствует коньюнк-
ции, обозначаемой знаком “  ”. Формула 
кутюровской алгебры логики (A < B) со-
ответствует импликативному суждению, 
где знак “<” соответствует знаку импли-
кации, причём суждение А выступает в 
качестве антецедента (основания), а B яв-
ляется консеквентом (следствием). Среди 
логических констант отметим также знак 
эквивалентности, которая обозначается 
следующим образом: “≡”. Эквивалентность 
соответствует союзу естественного языка 
«если и только если». Как подчёркивает 
сам создатель алгебраического языка Луи 
Кутюра, «логическое значение и дедуктив-
ная связь формул нисколько не зависят от 
их интерпретаций»2. Если А и В – классы 
объектов, то выражение (A < B) будет оз-
начать, что «класс А содержится в классе 
В или составляет его часть». Если А и В – 
суждения, то выражение (A < B) мы интер-
претируем как «суждение А заключает или 
имеет своим следствием В».

Переменными А, В, С и др. в настоящей 
статье обозначены суждения естественно-
го языка, в нашем случае в этом качестве 
выступают формулы строительной меха-
ники и неформализованные законы дан-
ной науки. При этом формулы, исполь-
зуемые Герсевановым, могут принимать 
значение “0” (ложь) или “1” (истина), о чём 
более подробно будет сказано ниже.

Н. М. Герсованов: применение 
математической логики в целях 

обоснования устойчивости зданий  
и сооружений

Николай Михайлович Герсеванов – вы-
дающийся российский гидроинженер, 
создатель отечественной школы механи-
ки грунтов, строитель и архитектор, сын 
действительного тайного советника, тоже 
инженера-строителя М. Н. Герсеванова, 
имел довольно разнообразные научные 
интересы. Ещё до революции он окончил 
2	 Там же. С. 2.

∩



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

80

Институт инженеров путей сообщения, 
получив диплом инженера-железнодо-
рожника, однако известен стал как стро-
итель гидросооружений. По окончании 
института инспектировал строительство 
гражданских сооружений на юге России [8, 
с. 225–228]. Практическую деятельность 
сочетал с теоретической и преподаватель-
ской. Впервые стал использовать номо-
граммы в строительных расчётах, ратовал 
за внедрение передовых математических 
методов в инженерное проектирование. 
Одной из инновационных областей в тот 
период была математическая логика. В 
1923 г. Н. М. Герсеванов обратился к при-
ёмам алгебры логики, применяя законы 
данной науки в целях обоснования устой-
чивости гидросооружений. Н. М. просла-
вился как высокопрофессиональный про-
ектировщик, участвовал в строительстве 
московского метро. В послевоенные годы 
Герсеванов принимал активное участие в 
восстановлении разрушенных промыш-
ленных предприятий, таких, например, 
как завод «Запорожсталь», Днепрогэс и др. 
С именем инженера связаны строитель-
ство и реконструкция набережных и пир-
сов в Николаеве, Новороссийске, Одессе.

Если Н. М. Герсеванов получил призна-
ние как исследователь при жизни, то путь 
В. И. Шестакова в науке был труден и тер-
нист. Уже после ухода из жизни электро-
техника его заслуги были по достоинству 
признаны российскими математиками и 
логиками, но, к сожалению, не инженера-
ми. При жизни В. И. Шестаков испытывал 
сильное противодействие своим логико-
математическим начинаниям. Даже при 
публикации результатов его исследований 
возникали серьёзные затруднения. И тем 
не менее, высокую оценку открытию логи-
ко-алгебраической модели электрических 
двухполюсников дали выдающиеся логики 
и математики XX в., среди которых выде-
лим выступавших в научной периодике на 
данную тему С. А. Яновскую, Ю. А. Гастева, 
М. Г. Гаазе-Рапопорта, Д. П. Горского.

Историками науки и техники подчёрки-
вается, что Н. М. Герсеванов был первым, 
кто предложил использовать новые на тот 

момент способы алгебраических вычис-
лений в сфере обоснования устойчивости 
зданий и сооружений. Не будучи логиком 
или философом, Герсеванов был волен об-
ращаться с логико-математическим мате-
риалом так, как это необходимо было для 
решения практических задач. Как пред-
ставитель прикладной сферы знания, он 
мог отвлечься от идеологических споров, 
которые в те десятилетия велись вокруг 
формальной логики. Свою единственную 
логическую работу строительный инженер 
опубликовал в 1923 г., а затем она попала 
в юбилейный сборник его трудов, вышед-
ший через четверть века – в 1948 г.1.

Идеи Герсеванова по применению ло-
гики в технике и строительстве имеют 
принципиальное отличие от тех методов, 
которые несколько позже были положе-
ны в основу логики релейно-контактных 
схем, – учения, которое десятилетие спустя 
разрабатывал В. И. Шестаков. В последнем 
случае речь шла о применении математиче-
ской логики в целях синтеза и анализа не-
которых видов релейно-контактных схем. 

Во втором параграфе своего сочине-
ния Герсеванов начинает с условных ста-
тических расчётов. Раскрывает затем он 
и смысл таких расчётов. В начале должно 
быть введено условие, касающееся свойств 
возводимой конструкции, действующих 
на неё сил, для определения которых при-
менимы методы строительной механики. 
При этом инженер вынужден вводить не-
сколько гипотез относительно сил разру-
шения, действующих на возводимую кон-
струкцию. Последнее сильно утяжеляет 
расчёты и приводит в итоге к ошибкам в 
проектировании, к утверждению проектов, 
устойчивость которых оказывается не под-
тверждена, либо имеющих избыточный за-
пас прочности. Герсеванов отмечает явную 
несуразность некоторых из подобного рода 
конструкций. И таких объектов в практике 
строительства довольно много. Для искоре-

1	 Герсеванов Н. М. Применение математической 
логики к расчёту сооружений // Герсеванов Н. М. 
Собрание сочинений. Т. 1. Свайные основа-
ния и расчёт фундаментов сооружений. М.: 
Стройвоенмориздат, 1948. С. 123–204.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

81

нения подобных несуразностей и требует-
ся к обоснованию устойчивости объектов 
привлекать тождественно-истинные фор-
мулы математической логики. Привлечение 
инструментария логики для Герсеванова – 
залог простоты и высокой прочности стро-
ительных расчётов. Именно преследуя эти 
цели, основатель отечественной школы 
механики грунтов определяет необходимые 
для обоснования прочности сооружений 
логические операции и отношения и дока-
зывает их основные свойства.

В системе знаков Луи Кутюра интерпре-
тируются логические константы. Так, им-
пликация «Если А, то В» интерпретируется 
как неравенство «А < В», что должно чи-
таться как «А есть достаточное условие для 
В, а В – необходимое условие для А». При 
А < В и А > B мы будем иметь эквивалент-
ность суждений А и В, которая записыва-
ется «A ≡ B» (читается, как «А эквивалент-
но В». Здесь В необходимое и достаточное 
условие для А и наоборот. В качестве зна-
чения переменных инженер вводит ло-
гический «0» и «1». А среди логических 
констант используются знаки логического 
умножения и логического сложения (т. е. 
конъюнкция и дизъюнкция). 

При этом поясняется, в чём смысл 
«логического ноля». Для Герсеванова ло-
гический ноль – это не только значение 
переменной, но ещё и суждение, связан-
ное с любым суждением X условной свя-
зью. Эквивалентность  X ≡ 0 выводится 
из истинности суждений 0 < X и X < 0. 
Аналогичным образом определяется зна-
чение переменной «1» или логической 
единицы. В статье, посвящённой логико-
математическому учению Герсеванова, 
написанной историками логики 
З. А. Кузичевой и Б. В. Бирюковым, дано 
определение логической единицы: это «та-
кое суждение, что для любого X: X < 1, если 
верно X > 1 и X < 1, то X ≡ 1» [9, с. 195]. X 
при выполнении указанного условия бу-
дет истинным. Обозначение конъюнкции 
и дизъюнкции в статье Герсеванова от-
личается от того, как оно принято в со-
временной алгебре логики. Конъюнкция 

обозначена знаком умножения, а дизъ-
юнкция – знаком «плюс».

Доказательство устойчивости соору-
жений, по Герсеванову, может быть осу-
ществлено двумя путями. Первый связан с 
использованием логических операций в ус-
ловных расчётах. Цель проектировщика – 
обнаружить необходимые и достаточные 
условия устойчивости сооружения. Такой 
метод у Герсеванова называется приведе-
нием к логическому равенству. Второй из 
названных Герсевановым методов – метод 
тавтологии. Бирюков и Кузичева приво-
дят формулу тавтологии, используемую 
Герсевановым (A ≡ AA).

Герсеванов ссылается на доказательство 
данного положения (закона), которое со-
держится в книге Луи Кутюра (об особен-
ностях подхода у этого математика см. 
работе [10]). Применение закона тавтоло-
гии позволяет строительному инженеру 
заметно упростить используемые им рас-
суждения. Герсеванов сопоставляет пред-
лагаемые логикой схемы с алгебраически-
ми операциями. Например, он отмечает, 
что «отдельные члены логических формул 
не могут быть возведены в степень, и это 
обстоятельство обусловливает значитель-
ную упрощённость логических формул по 
сравнению с математическими». Даже если 
число оснований условных суждений у нас 
довольно велико, подчёркивает гидроин-
женер, их можно сократить, если будут 
тождественные следствия.

Умозаключение, на которые опирается 
Герсеванов, обосновывая устойчивость 
сооружений, может быть поставлено в со-
ответствие со схемой простого конструк-
тивного лемматического умозаключе-
ния. Вводятся условия B1, B2, B3, которые 
связаны с общей формулировкой закона 
строительной механики С следующим от-
ношением (мы здесь применяем знак им-
пликации (стрелку), который принят се-
годня в математической логике).

 

11 

(𝐶𝐶 → 𝐵𝐵1), (𝐶𝐶 → 𝐵𝐵2), (𝐶𝐶 → 𝐵𝐵3)
(𝐶𝐶 → 𝐵𝐵1), (𝐶𝐶 → 𝐵𝐵2), (𝐶𝐶 → 𝐵𝐵3)

(𝐵𝐵1 ∪ 𝐵𝐵2 ∪ 𝐵𝐵3)

Отсюда устойчивость X доказывается через истинность С, причём 

между X и С должна иметь место релевантная связь (о ней см. в работе [11, 

с. 83–87; 12, с. 109–120]): (C → X) у Герсованова следует из 

(C ∩ C∩ C→ X) на основании закона тавтологии. Таким образом, главная 

заслуга логических исчислений, согласно Герсеванову, состоит в том, что 

данные исчисления сильно упрощают обоснование устойчивости 

гражданских сооружений. Касаясь последней импликации (C → X), 

Герсеванов пишет: «что убедиться в её истинности или ложности не 

представляет никаких затруднений, т. к. мы имеем дело лишь с единичным 

суждением С, и таким образом можно сократить число суждений, с 

которыми следует оперировать в условных расчётах, до возможного 

минимума и придать расчёту практически осуществимую форму»4. 

Помимо прямых методов доказательства отечественный инженер 

использовал косвенные, в основе которых лежит метод антитезы. 

 

Анализ условий разрушения гидрообъекта средствами алгебры 

логики 

В инженерном проектировании довольно часто на первый план 

выходит вопрос об условиях разрушения проектируемого сооружения. 

Задача проектировщика – исключить данное условие, обосновать 

устойчивость намеченного к строительству объекта. А для последнего 

надлежит рассчитать способы разрушений, определить число видов 

 
4Там же. С. 137. 

, то



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

82

Отсюда устойчивость X доказывает-
ся через истинность С, причём между 
X и С должна иметь место релевантная 
связь (о ней см. в работах [11, с. 83–87; 12, 
с. 109–120]): (C → X) у Герсованова следу-
ет из (C ∩ C∩ C→ X) на основании закона 
тавтологии. Таким образом, главная за-
слуга логических исчислений, согласно 
Герсеванову, состоит в том, что данные ис-
числения сильно упрощают обоснование 
устойчивости гражданских сооружений. 
Касаясь последней импликации (C → X), 
Герсеванов пишет: «что убедиться в её ис-
тинности или ложности не представляет 
никаких затруднений, т. к. мы имеем дело 
лишь с единичным суждением С, и таким 
образом можно сократить число сужде-
ний, с которыми следует оперировать в 
условных расчётах, до возможного мини-
мума и придать расчёту практически осу-
ществимую форму»1.

Помимо прямых методов доказатель-
ства отечественный инженер использовал 
косвенные, в основе которых лежит метод 
антитезы.

Анализ условий разрушения 
гидрообъекта средствами алгебры 

логики

В инженерном проектировании доволь-
но часто на первый план выходит вопрос 
об условиях разрушения проектируемого 
сооружения. Задача проектировщика – 
исключить данное условие, обосновать 
устойчивость намеченного к строитель-
ству объекта. А для последнего надлежит 
рассчитать способы разрушений, опреде-
лить число видов возможных поврежде-
ний будущего сооружения. Аналогично 
в рамках синтеза сложных дискретных 
систем, например, при синтезе релейно-
контактных схем, важно определить чис-
ло отказов, которые возможны при рабо-
те данных схем. Для такого определения 
радиотехником В. И. Шестаковым была 
1	 Герсеванов Н. М. Применение математической 

логики к расчёту сооружений // Герсеванов Н. М. 
Собрание сочинений. Т. 1. Свайные основа-
ния и расчёт фундаментов сооружений. М.: 
Стройвоенмориздат, 1948. С. 137.

использована булева алгебра. Моделью 
формул булевой алгебры у Шестакова ста-
ли релейно-контактные схемы А-класса. 
Сколь бы ни были далеки области при-
менения математической логики (булевой 
алгебры) у гидростроителя и электротех-
ника, важна здесь общетеоретическая со-
ставляющая их поиска в области приклад-
ных наук. Как в электротехнике, так и в 
строительной механике мы имеем дело с 
множеством простых и сложных суждений 
науки, соединённых посредством различ-
ных союзов естественного языка, которые 
мы можем выразить при помощи логиче-
ских констант.

В строительной механике, как это от-
мечает сам Герсеванов, мы имеем дело с 
суждениями об устойчивости на опре-
делённые виды разрушений. Поскольку 
сооружение должно быть устойчиво к 
различным видам разрушений, мы рас-
сматриваем суждения об устойчивости как 
конъюнкцию посылок A1A2A3…, где каж-
дая из посылок – суждение об устойчиво-
сти на какой-либо вид разрушений. Это, 
поясняет Герсеванов, довольно большой 
ряд суждений, подтверждающих устойчи-
вость сооружения по отношению к всевоз-
можным «мыслимым видам разрушения». 
Требуется обосновать логическое произ-
ведение указанных посылок, т. е. одно-
временную их истинность. Логическое 
произведение, как было сказано выше, на-
зывается конъюнкцией. Конъюнкция суж-
дений об устойчивости объекта по отноше-
нию к разным видам разрушений должна 
лечь в обоснование вывода «Данное соору-
жение устойчиво». В данном пункте, как 
представляется автору настоящей статьи, 
имеется расхождение между понимани-
ем условных суждений в строительстве и 
значением этих суждений в формальной 
логике. 

Для архитектора и проектировщика 
суждение об устойчивости зданий будет 
обосновано только в случае, если дока-
зана истинность каждого находящегося 
в посылке суждения об устойчивости по 
отношению каждому из отдельных видов 
деформации. Формула обоснования устой-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

83

чивости сооружения, таким образом, будет 
отличаться от материальной импликации, 
которая истинна и во всех тех случаях, ког-
да антецедент ложен.

Таким образом, математическая логи-
ка достаточно формальна для того, чтобы 
анализировать проблемы архитектурно-
го проектирования и градостроительства, 
что, как мы видим, хорошо осознавал сам 
Герсеванов. А для архитектора значение 
имеет содержательный аспект рассужде-
ний. Основой классической логики, кото-
рая взята на вооружение Герсевановым, 
выступает силлогистика (современные 
аспекты применения силлогистики рас-
крыты в статье Г. Х. Хайбулаева [13, c. 99–
101]). Во втором параграфе своего исследо-
вания гидроинженер в качестве примера 
приводит силлогизм I фигуры в виде фор-
мулы языка алгебры логики Луи Кутюра.

К сожалению, рассмотрение Герсе- 
вановым аргументации в строительстве не 
получило дальнейшего развития в после-
дующих работах гидроинженера. Видимо, 
само обращение к алгебре логики рассма-
тривалось учёным как некоторый мате-
матический «изыск». Ведь приводимые 
Герсевановым вычисления можно было 
делать без всяких ссылок на аппарат мате-
матической логики. Возможно, в последнем 
случае конструкторы гидротехнических 
объектов охотнее ссылались бы на рассма-
триваемый нами герсевановский труд. И 
всё же проанализированная нами статья 
имеет большое значение для истории науки 
и техники, т. к. она позволяет восстановить 
один из важных периодов истории отече-
ственного прикладного знания, понять на-
правления поиска учёных-практиков в пер-
вой половине и в середине XX в.

Логическое моделирование 
дискретных устройств

Известно, что алгебраизация логики во 
второй половине XIX в. открыла возмож-
ность применения данной науки в различ-
ных областях человеческой деятельности. 
В строительной механике, электротехнике 
или, если быть точнее, в теории синтеза и 

анализа электрических схем возможности 
логики были оценены только в XX в.1. Мы 
уже отмечали, что идея использования ма-
тематической логики при моделировании 
дискретных систем высказывалась ещё в 
1910 г. российско-голландским физиком 
Паулем Эренфестом. Учёный предлагал 
применять такие системы в телефонии. 
Однако в 1910 г. идею Эренфеста никто не 
поддержал. Считается, что в 1930-е гг. идея 
дискретности была использована япон-
ским электриком А. Накасимой, правда, 
учёный не связал поначалу свои выводы с 
булевой алгеброй.

И только в исследованиях 
В. И. Шестакова, а затем К. Шеннона отчёт-
ливо прозвучала мысль о соответствии со-
стояния контактов реле (функций сопро-
тивления) булевым логическим функциям. 
Так, последовательному и параллельному 
соединению контактов реле должны со-
ответствовать логическая дизъюнкция и 
конъюнкция [5, с. 28]. Споры о приори-
тете в сфере приложения математической 
логики (булевой алгебры) в электротех-
нике не утихают и сегодня. Современный 
исследователь В. И. Левин отдаёт приори-
тет в данной области японским электро-
техникам Ханзаве и Накасиме, о которых 
в отечественной научной литературе упо-
миналось обычно вскользь и мимохо-
дом. Большинство зарубежных авторов 
создателем логики релейно-контактных 
схем называют Клода Шеннона, игнори-
руя тот факт, что разработка данной темы 
российским логиком В. И. Шестаковым 
была начата раньше, чем это сделал его 
американский коллега, и диссертация 
Шестакова была защищена раньше, чем 
обнародование результатов исследования 
было осуществлено Шенноном. На этом, 
в частности, настаивали такие историки 
логики, как И. С. Верстин, Б. В. Бирюков, 
1	 Ср.: Овчеренко А. Ю. Дискретная математика: 

булева алгебра: учебно-методическое пособие. 
Новосибирск: Сибирский государственный уни-
верситет телекоммуникаций и информатики, 2023. 
21 с.; Введение в теорию и практику научных иссле-
дований: учебное пособие. 2-е изд., доп. Хабаровск: 
Дальневосточный государственный университет 
путей сообщения, 2025. 172 с.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

84

Т. В. Баранова и некоторые другие [14, 
c. 214]. Этими авторами обращается вни-
мание на перипетии научной биографии 
русского учёного, трудности, которые воз-
никли у электротехника при публикации 
его работ. Исследования подобного рода 
проливают свет на динамику отечествен-
ной логики в 30-50-е гг. XX в. и на идеоло-
гические споры того времени вокруг этой 
науки.

Будучи ограничены форматом ста-
тьи, отметим только, что разработанный 
Шестаковым-Шенноном метод позволял 
не только моделировать дискретные систе-
мы, но и определять способы их оптими-
зации. Подробно эти способы уже изуче-
ны большим числом авторов, и отдельные 
аспекты такой оптимизации будут рассмо-
трены нами в другом исследовании.

Заключение

Подведём итоги статьи.
1. Внедрение логических вычислений 

в структуру технических расчётов про-
исходит в XX веке. Идеи по использова-
нию логики были высказаны физиками 
Р. Эдлером и П. Эренфестом. Однако 
глубокая проработка возможностей ис-
пользования логики в различных сфе-
рах прикладного знания была осущест-
влена Н. М. Герсевановым, а позже 
В. И. Шестаковым. Именно отечественные 
исследователи определили цель, с которой 
логика привлекалась в строительный и 
электротехнический расчёт.

2. Применение математической логики 
в строительной механике Н. М. Герсеванов 
связывал с необходимостью обоснования 
устойчивости гидросооружений. В одних 
случаях используется обоснование, свя-
занное с законом тождества, а, кроме это-
го, применяются косвенные методы дока-
зательства. Для Шестакова булева алгебра 
была средством анализа и синтеза электри-
ческих и электронных сетей.

3. В единственной логико-математи-
ческой работе Герсеванова используются 
знаки логико-алгебраических операций, 

предложенные в начале XX в. француз-
ским математиком Луи Кутюра.

4. В. И. Шестаков, создавший логику ре-
лейно-контактных схем, применял булеву 
алгебру в радиотехнике осознано, двигаясь 
от теории к практическому применению 
данной теории. Отметим, что зарубежные 
коллеги Шестакова в большей мере оттал-
кивались от предпринятых ими практиче-
ских шагов, нащупывая, часто интуитивно, 
подходы к логической теории. В целом же 
можно утверждать, что идея применения 
математической логики в целях синтеза и 
анализа электронных сетей уже букваль-
но носилась «в воздухе», и потому прило-
жение логики к электротехнике было от-
крыто почти одновременно. К этой идее 
пришли независимо друг от друга учёные, 
жившие в разных частях света.

5. В обращении к математической логи-
ке ведущих инженеров XX в. проявляется 
одна из характерных особенностей науки 
этого столетия и всей современной науки 
в целом – это поиск синтеза познаватель-
ных практик, стремление объединить уси-
лия различных дисциплин для получения 
целостного и достоверного знания о мире. 
Поиск Герсеванова и Шестакова находит-
ся в русле тех тенденций, которые намече-
ны были ещё в начале прошлого столетия. 
Результаты работы двух учёных дают нам 
возможность вспомнить и другие при-
меры исследований, лежащих на пересе-
чении наук. Так, ещё А. Белый, создавая 
типологию искусств, обращался к закону 
сохранения энергии и в качестве методо-
логического принципа использовал энер-
гетизм В. Оствальда. Так и С. А. Есенин 
с Н. С. Гумилёвым пытались разработать 
математические алгоритмы стихосложе-
ния. Так, отец А. Белого математик и фи-
лософ Н. И. Бугаев рассматривал законы 
математики сквозь призму лейбнициан-
ской монадологии. И подобных примеров 
можно обнаружить довольно много.

Отметим ещё один, на наш взгляд, не-
маловажный аспект изучения логическо-
го наследия отечественных инженеров и 
электриков. Широкое применение логики 
в инженерном вычислении связано с укре-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

85

плением позиции технологической циви-
лизации, со становлением технологиче-
ского общества как такового в XIX–XX вв. 
Проникновение логики в различные сфе-
ры общественной практики соответствует 
тенденциям современной инженерии, осо-
бенностям современного образовательно-
го процесса и общим требованиям инду-
стриального общества. Применение схем 
алгебры логики в проектировании вписы-
вается в контекст логики инженерной дея-
тельности, логики принятия решений или 
логики функционирования и эволюции 
техники. Усилия Шестакова и Герсеванова 
показали, что логика должна занимать 
одно из ведущих мест как в инженерном 
проектировании, так и в методологии тех-
нических наук.

В заключение отметим следующее. 
Историков науки мог бы удивить тот 

факт, что создатель логики релейно-кон-

тактных схем В. И. Шестаков, первым 
применивший формулы математической 
логики для анализа и синтеза релейно-
контактных схем А-класса, ничего не знал 
о разработках советского гидроинженера: 
прикладное техническое знание в нашей 
стране в XX в. развивалось дискретно. И 
именно в данной связи восстановление от-
дельных пробелов в истории инженерной 
науки XX в. приобретает особенную важ-
ность.

Автор убеждён, что большой интерес 
разобранная в статье работа гидроинжене-
ра Герсеванова представляет для архитек-
торов и гражданских инженеров, особенно 
тех, кто только овладевает профессией, 
обучается ремеслу строителя и архитекто-
ра. Знакомство с методами алгебры логи-
ки Герсеванова углубит их теоретическую 
подготовку.

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Червенчук И. В. Применение методов математической логики при принятии решений // 

Социально-экономическое развитие регионов в условиях цифровой трансформации: материа-
лы международной научно-практической конференции (Омск, 30 ноября – 1 декабря 2023 года). 
Омск: ОмГА, 2024. С. 204–210.

2.	 Задворнова А. С., Бабенко А. С., Матыцина Т. Н. Применение элементов математической логи-
ки при изучении понятий системы и совокупности // Математика и информатика, астрономия, 
физика и технология и совершенствование их преподавания: материалы научно-практической 
конференции (Ярославль, 19–21 марта 2024 года). Ярославль: Ярославский государственный пе-
дагогический университет, 2024. С. 57–64.

3.	 Федосова Е. Б. Исторический аспект создания моделей технических систем на основе булевой алге-
бры логики // Современные технологии в науке и образовании: сборник трудов IV Международного 
научно-технического форума (Рязань, 03–05 марта 2021 года): в 10 т. Т. 5. Рязань: Рязанский госу-
дарственный радиотехнический университет им. В. Ф. Уткина, 2021. С. 18–21.

4.	 Абдуразаков М. М. Аспекты межпредметной и метапредметной образовательной связи инфор-
матики, математики и логики // Пространство педагогических исследований. 2025. Т. 2. № 2. 
С. 7–24. DOI: 10.23859/3034-1760.2025.54.99.001.

5.	 Бирюков Б. В., Верстин И. С., Левин В. И. Жизненный и научный путь Виктора Ивановича 
Шестакова – создателя логической теории релейно-контактных схем // Логические исследова-
ния: ежегодник. 2007. № 14. С. 27–72.

6.	 Левин В. И. Михаил Александрович Гаврилов и логическая теория проектирования дискретных 
систем управления // Системы управления, связи и безопасности. 2023. № 4. С. 283–303.

7.	 Сясина Т. В., Лигенчук Д. Д. Приложение алгебры логики к релейно-контактным схемам // 
ТОГУ-старт: фундаментальные и прикладные исследования: материалы региональной научно-
практической конференции (Хабаровск, 12–16 апреля 2022 г.). Хабаровск: Тихоокеанский госу-
дарственный университет, 2025. С. 74–79. 

8.	 Зуев А. В. Программа портостроительных работ в России в конце XIX – начале XX вв. и её итоги //  
Казачество. 2024. № 78 (5). С. 225–228.

9.	 Бирюков Б. В., Кузичева З. А. Из истории приложений логики: о работе Герсеванова «Применение 
математической логики к расчёту устойчивости сооружений» // Современная логика: проблемы 
теории, истории и применения в науке: материалы X Общероссийской научной конференции (26–



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

86

28 июня 2006 г.). СПб.: Санкт-Петербургский государственный университет, 2006. С. 194–196.
10.	 Коськов С. Н. Конвенции и конвенционалистская методология. 2-е изд., испр. и доп. М.: Директ-

Медиа, 2024. 172 с.
11.	 Ермаков А. А. Энтимематичность логического следования: альтернативный подход к решению 

парадокса материальной импликации // Логико-философские штудии. 2024. Т. 21. № 2. С. 83–87. 
DOI: 10.52119/LPHS.2024.43.65.004.

12.	 Бабина Д. А. О логике в философской системе Н. О. Лосского // Вопросы философии. 2025. № 3. 
С. 109–120. DOI: 10.21146/0042-8744-2025-3-109-120.

13.	 Хайбулаев Г. Х. Логика как наука о формах правильного мышления по Аристотелю // 
Современные тенденции развития исследовательских компетенций в условиях инновационного 
кластера: сборник статей Международной научно-практической конференции (Казань, 10 апре-
ля 2025 г.). Уфа: Аэтерна, 2025. С. 99–101.

14.	 Бирюков Б. В., Верстин И. С., Баранова Т. В. Коллизии жизненного и научного пути 
В. И. Шестакова // Современная логика: проблемы теории, истории и применения в науке: ма-
териалы VIII Общероссийской научно-практической конференции (Санкт-Петербург, июнь 
2006 г.). СПб.: Санкт-Петербургский государственный университет, 2006. С. 214–216.

REFERENCES
1.	 Chervenchuk, I. V. (2024). Application of Methods of Mathematical Logic in Decision-Making. In: 

Social Economic Development of Regions in the Context of Digital Transformation: Proceedings of the 
International Scientific and Practical Conference (Omsk, November 30 – December 1, 2023). Omsk: 
OmskGA publ., pp. 204–210 (in Russ.).

2.	 Zadvornova, A. S., Babenko, A. S. & Matytsina, T. N. (2024). Application of Elements of Mathematical 
Logic in Studying the Concepts of a System and a Set. In: Mathematics and Computer Science, Astronomy, 
Physics and Technology and Improving Their Teaching: Proceedings of the Scientific and Practical 
Conference (Yaroslavl, March 19–21, 2024). Yaroslavl: Yaroslavl State Pedagogical University publ., 
pp. 57–64 (in Russ.).

3.	 Fedosova, E. B. (2021). Historical Aspect of Creating Models of Technical Systems Based on Boolean 
Logic Algebra. In: Modern Technologies in Science and Education: Collected Works of the IV International 
Scientific and Technical Forum. Vol. 5 (Ryazan, March 3–5, 2021). Ryazan: Ryazan State Radio Engineering 
University publ., pp. 18–21 (in Russ.).

4.	 Abdurazakov, M. M. (2025). Aspects of Interdisciplinary and Meta-Disciplinary Educational 
Connections Between Computer Science, Mathematics, and Logic. In: Education Research Environment, 
2 (2), 7–24. DOI: 10.23859/3034-1760.2025.54.99.001 (in Russ.).

5.	 Biryukov, B. V., Verstin, I. S. & Levin, V. I. (2007). The Life and Scientific Path of Viktor Ivanovich 
Shestakov – the Creator of the Logical Theory of Relay-Contact Circuits. In: Logical Studies: Yearbook, 
14, 27–72 (in Russ.).

6.	 Levin, V. I. (2023). Mikhail Aleksandrovich Gavrilov and the Logical Theory of Designing Discrete 
Control Systems. In: Systems of Control, Communication and Security, 4, 283–303 (in Russ.).

7.	 Syasina, T. V. & Ligenchuk, D. D. (2022). Application of Boolean Algebra to Relay-Contact Circuits. 
In: TOGU-Start: Fundamental and Applied Research: Proceedings of the Regional Scientific and Practical 
Conference (Khabarovsk, April 12–16, 2022). Khabarovsk: Pacific National University publ., pp. 74–79 
(in Russ.).

8.	 Zuev, A. V. (2024). The Program of Port Construction Works in Russia in the Late 19th – early 
20th Centuries and Its Results. In: Kazachestvo, 78 (5), pp. 225–228 (in Russ.).

9.	 Biryukov, B. V. & Kuzicheva, Z. A. (2006). From the History of Logic Applications: on Gersevanov’s Work 
“Application of Mathematical Logic to Calculating the Stability of Structures. In: Modern Logic: Problems 
of Theory, History, and Application in Science: Proceedings of the X All-Russian Scientific Conference (June 
26–28, 2006). St. Petersburg: St. Petersburg State University publ., pp. 194–196 (in Russ.).

10.	 Koskov, S. N. (2024). Conventions and Conventionalist Methodology. Moscow: Direct-Media publ. 
(in Russ.).

11.	 Ermakov, A. A. (2024). Enthymematicity of Logical Consequence: An Alternative Approach to Resolving 
the Paradox of Material Implication. In: Logical and Philosophical Studies, 21 (2), 83–87. DOI: 10.52119/
LPHS.2024.43.65.004 (in Russ.).

12.	 Babina, D. A. (2025). On Logic in the Philosophical System of N. O. Lossky. In: Questions of Philosophy, 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

87

3, 109–120. DOI: 10.21146/0042-8744-2025-3-109-120 (in Russ.).
13.	 Khaibulaev, G. Kh. (2025). Logic as a Science of the Forms of Correct Thinking According to Aristotle. 

In: Modern Trends in the Development of Research Competencies in the Context of an Innovative Cluster: 
Collection of Articles from the International Scientific and Practical Conference (Kazan, April 10, 2025). 
Ufa: Aeterna publ., pp. 99–101 (in Russ.).

14.	 Biryukov, B. V., Verstin, I. S. & Baranova, T. V. (2006). Collisions in the Life and Scientific Path of 
V. I. Shestakov. In: Modern Logic: Problems of Theory, History, and Application in Science: Proceedings 
of the VIII All-Russian Scientific and Practical Conference (St. Petersburg, June 2006). St. Petersburg: 
St. Petersburg State University publ., pp. 214–216 (in Russ.).

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ
Прядко Игорь Петрович (г. Москва) – кандидат культурологии, профессор кафедры социально-гу-
манитарных наук и технологий Национального исследовательского Московского государственного 
строительного университета; 
e-mail: priadcko.igor2011@yandex.ru; ORCID: 0000-0002-8570-6533; 

INFORMATION ABOUT THE AUTHORS
Igor P. Pryadko (Moscow) – Cand. Sci. (Culturology), Prof., Moscow State University of Civil Engineering; 
e -mail: priadcko.igor2011@yandex.ru; ORCID: 0000-0002-8570-6533



88

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ

Научная статья
УДК 101.1:316
DOI: 10.18384/2949-5148-2025-4-88-97

КОНЦЕПЦИЯ РЕСЕНТИМЕНТА В ФИЛОСОФИИ НИЦШЕ:  
СОЦИАЛЬНО-ФИЛОСОФСКИЕ ПОИСКИ И ЭКСТРЕМИСТСКИЕ 
ИНТЕРПРЕТАЦИИ

Васюков Р. В.
Российский государственный социальный университет, г. Москва, Российская Федерация 
e-mail: rostislawww@mail.ru

Поступила в редакцию 31.03.2025 
После доработки 21.04.2025 

Принята к публикации 12.05.2025 
Аннотация
Цель. Раскрыть современное социально-философское значение концепции ресентимента 
Фридриха Ницше и выявить причины и последствия её редукционистского прочтения.
Процедура и методы. Методологическая основа работы включает герменевтический анализ ос-
новных текстов Ницше, дополненный междисциплинарным подходом, объединяющим фило-
софский, социальный и психологический дискурсы и критическим анализом концепции ресен-
тимента.
Результат. Установлено, что вульгарное толкование основных понятий философии Ницше свя-
зано с игнорированием их экзистенциально-творческого и духовного содержания, что ведёт к 
искажению всей ницшеанской философии и формирует почву для её использования в мили-
таристских и экстремистских целях. Предложена авторская интерпретация ресентимента через 
концепт «воли к свободе», подчёркивающий диалогичность человеческого бытия и этическую 
ответственность.
Теоретическая и/или практическая значимость. Предложенная интерпретация ресентимента по-
зволяет преодолеть бинарную социально-онтологическую оппозицию «сила – слабость» за счёт 
интеграции идей современной социальной философии и психологии. Исследование в целом 
позволяет расширить возможности применения ницшеанской мысли в современных антропо-
логических и этических исследованиях. Практическая ценность работы заключается в противо-
действии манипуляциям и экстремистским интерпретациям философской концепции Ницше.

Ключевые слова: воля к власти, диалог, ответственность, ресентимент, свобода, социальная 
стратификация, социальная философия, социальное неравенство, экзистенциальный выбор, 
экстремизм

Для цитирования: 
Васюков Р. В. Концепция ресентимента в философии Ницше: социально-философские поиски 
и экстремистские интерпретации // Современные философские исследования. 2025. № 4. С. 88–
97. https://doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-88-97.

1

© CC BY Васюков Р. В., 2025.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

89

Original research article

RESSENTIMENT IN NIETZSCHE’S PHILOSOPHY: SOCIO-PHILOSOPHICAL 
INQUIRIES AND EXTREMIST INTERPRETATIONS

R. Vasyukov
Russian State Social University Moscow, Russian Federation 
e-mail: rostislawww@mail.ru

Received by the editorial office 31.03.2025
Revised by the author 21.04.2025

Accepted for publication 12.05.2025
Abstract
Aim. To reveal the contemporary social philosophical significance of Friedrich Nietzsche’s concept of 
ressentiment and to identify the causes and consequences of its reductionist reading.
Methodology. Hermeneutic analysis of Nietzsche’s key texts, complemented by an interdisciplinary ap-
proach integrating philosophical, social, and psychological discourses, as well as a critical analysis of 
the concept of ressentiment, was complemented.
Results. It is established that the vulgarization of Nietzsche’s core philosophical concepts, stemming 
from the disregard of their existential creative and spiritual content, distorts his philosophy and creates 
grounds for its exploitation in militarist and extremist agendas. An original interpretation of ressenti-
ment is proposed through the concept of the “will to freedom,” emphasizing the dialogical nature of 
human existence and ethical responsibility.
Research implications. The proposed interpretation of ressentiment enables the overcoming of the bi-
nary social ontological opposition “strength – weakness” through the integration of ideas from modern 
social philosophy and psychology. The study expands the potential applications of Nietzschean through 
contemporary anthropological and ethical research. The practical value lies in countering manipulative 
and extremist interpretations of Nietzsche’s philosophical concepts.

Keywords: will-to-power, dialogue, responsibility, resentment, freedom, social stratification, social phi-
losophy, social inequality, existential choice, extremism

For citation:
Vasyukov, R. V. (2025). Ressentiment In Nietzsche’s Philosophy: Socio-Philosophical Inquiries 
and Extremist Interpretations. In: Contemporary Philosophical Research, 4, pp. 88–97. https://doi.
org/10.18384/2949-5148-2025-4-88-97.

Введение

Философское наследие Фридриха 
Ницше продолжает формировать интел-
лектуальные и культурные ландшафты 
современности, сохраняя статус одного 
из самых влиятельных и противоречи-
вых в истории философской мысли. Идеи 
Ницше остаются актуальными не толь-
ко как объект академических исследова-
ний, но и как источник смыслов, способ-
ных вплоть до сего дня вдохновлять как 
на великие творческие порывы, так и на 
социально опасные действия. Эта двой-
ственность проистекает из самой приро-

ды ницшеанской философии, бросившей 
вызов фундаментальным основам тради-
ционного мировоззрения. Философский 
«молот» Ницше обрушился на догматиче-
ские системы XIX в. – религиозные, науч-
ные и философские, – потребовав вместе 
с этим радикального пересмотра самих их 
оснований.

Важнейшим в этом глобальном пла-
не философского демонтажа стал отказ 
от традиционных моральных парадигм. 
Ницше утверждал, что моральные нор-
мы, претендующие на универсальность, на 
деле представляют собой продукт социаль-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

90

ных отношений. Мораль, по его мнению, 
является производным социальным кон-
структом, который рождается из «стадного 
инстинкта». Для убедительности и эффек-
тивности своего действия этот инстинкт 
скрывает себя под масками «вечных» ре-
лигиозных истин, формирует вокруг себя 
ложные ореолы, вводящие в заблужде-
ние. Ключом к пониманию этого процес-
са выступает введённый философом тер-
мин – ресентимент. Этот термин отражает 
сложный психосоциальный феномен, при 
котором подавленная воля к власти (глав-
ная онтологическая категория у Ницше) 
трансформируется в скрытую ненависть к 
сильному и творческому началу.

Особую актуальность концепция ресен-
тимента имеет сегодня по двум основным 
причинам. Во-первых, она раскрывает ме-
ханизмы формирования коллективного и 
индивидуального сознания, превращение 
слабости в мнимую добродетель, зави-
сти – в моральное превосходство, что про-
должает иметь место в социальных, по-
литических, культурных и повседневных 
практиках [1]. Во-вторых, эта идея наделя-
ет учение Ницше элементом особой прово-
кативности, которая также обусловлена и 
особой, для многих притягательной, афо-
ристичной, намеренно эпатажной формой 
изложения.

Стилистика и содержание идей Ницше 
создают риск того, что неподготовленная 
читательская аудитория, воспринимая 
эти идеи вне контекста всей философии 
Ницше, может интерпретировать их как 
призыв к тотальному разрушению, что не-
редко становится почвой для экстремист-
ских настроений [2].

Методологическая основа

Методология исследования сочетает 
философскую рефлексию с междисци-
плинарным подходом, что позволяет не 
только реконструировать идеи Ницше, 
но и раскрыть их актуальность в контек-
сте современности. Такой синтез даёт 
возможность проследить, как ресенти-
мент – изначально абстрактное и, казалось 

бы, произвольное понятие в философии 
Ницше – трансформируется в востребо-
ванный концепт, активно развивающийся 
в рамках современных социально-гума-
нитарных исследований. В основе работы 
лежит герменевтический подход, вклю-
чающий интерпретацию текстов «К гене-
алогии морали», «По ту сторону добра и 
зла», «Так говорил Заратустра» в контексте 
полемики Ницше с идеями христианской 
морали и рационализма, структурно-се-
мантический анализ терминологической 
системы Ницше, историко-философскую 
реконструкцию идей Ницше в интеллекту-
альном контексте XIX–XX вв.

Кроме того, методологическая основа 
исследования включает элементы крити-
ческого анализа, позволяющего выявить 
риски вульгаризации, упрощённых и экс-
тремистских рецепций философии Ницше, 
актуальных в современную эпоху.

Концепция ресентимента в контексте 
моральной философии Ницше

Понятие ресентимент (фр. «озлоблен-
ность», «затаённая обида») не имеет точ-
ного аналога в русском языке, объединяя 
значения мстительности, злопамятности 
и подавленной агрессии. В философии 
Ницше ресентимент лежит в основе «раб-
ской морали» – мировоззренческой уста-
новки, в общем и целом противополож-
ной тем установкам, которые свойственны 
сильному, господскому типу личности [3, 
c. 253]. Ресентимент возникает как реакция 
слабого на силу. Вместо реализации «воли 
к власти» индивид подавляет жизненную 
энергию, отрицает её, превращаясь в дека-
дента, умертвляющего жизнь в себе и ин-
фицирующего аналогичными установками 
других через ценности.

Этот феномен проявляется в двух фор-
мах. Социальная форма – коллективная 
месть «слабых» носителям подлинных 
ценностей через создание искусственных 
ценностных регуляторов – религиозных 
догм, законов, моральных императивов. 
Объединяясь, «стадо» низвергает сильных, 
подменяя естественную иерархию навя-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

91

занными, искусственными нормами, по-
давляющими силу. Индивидуальная фор-
ма – это аскетизм, самоограничение, при 
которых естественная природная агрессия 
направляется внутрь, порождая лицемер-
ное отрицание жизни.

Показателем силы личности для Ницше 
становится её способность к открытому, 
искреннему следованию воли к власти. 
Различные формы альтруизма, взаимопо-
мощи или жертвенности рассматриваются 
философом как симптомы вырождения – 
способы маскировки собственной слабо-
сти под личиной показной добродетели. 

Ницшеанский анализ обнажает экзи-
стенциальную несостоятельность это-
го явления, за кажущейся строгостью 
аскетического идеала скрывается по-
казная театральность самоотречения. 
Ницше раскрывает природу аскезы либо 
как агрессивного навязывания ценно-
стей, принципиально враждебных жизни 
(вспомним христианские императивы с их 
отрицающим импульсом – «не убий», «не 
возжелай»), либо как изощрённой формы 
самоуничтожения. В последнем случае из-
начально созидательная воля к власти, со-
ставляющая ядро человеческой природы, 
извращается до своей противоположно-
сти – жизненная энергия, подавляемая под 
маской духовного очищения, превращает-
ся в инструмент саморазрушения.

Ключевой тезис Ницше строится на от-
рицании идеи равенства. Философ убеж-
дён, люди изначально не равны по своей 
природной силе, следовательно, всякое ис-
кусственное уравнивание – будь то в этике, 
политике или социальных отношениях – 
есть ложь, порождённая ресентиментом. 
Только признание этой иерархии позволя-
ет избежать культурного вырождения.

Экстремистский потенциал ницшеан-
ства проявляется в ультимативной дилем-
ме, которую оно бросает читателю как сво-
еобразный жизненный вызов. На одной 
чаше весов – декадент, добровольно за-
ковавший себя в цепи иллюзорной мора-
ли из страха перед собственной немощью. 
На другой – сверхчеловек [4, c. 31–32], чья 
неудержимая воля к власти разрывает ус-

ловности, превращая моральные табу в 
прах, сметая на своём пути любые пре-
пятствия. Эта антиномия созвучна рас-
кольниковскому противостоянию «твари 
дрожащей» и «право имеющего»1, но если 
у Достоевского решение обретается через 
покаяние, то Ницше доводит данный кон-
фликт до экзистенциального предела. Его 
провокативная риторика оказывается не 
просто интеллектуальным экспериментом, 
но экзистенциальным триггером, призван-
ным запустить разрушение привычной, 
устоявшейся эмоциональной и мировоз-
зренческой рутины, заставить человека 
сделать решительный экзистенциальный 
выбор, исключающий какие-либо компро-
миссы.

Именно здесь кроется опасность вуль-
гарной интерпретации. Адепты насилия 
и милитаристской риторики зачастую 
цинично эксплуатируют образ «сверхче-
ловека», намеренно отрывая его от фило-
софского контекста. В упрощённом про-
чтении ницшеанский идеал редуцируется 
до оправдания физической агрессии, тогда 
как у самого философа речь идёт, прежде 
всего, о напряжённой духовной борьбе. 
Разрушительный дух нигилизма, заложен-
ный в критике традиционной морали, под-
меняется примитивным культом грубой 
силы. Внимание переносится с самоопре-
деления на насилие. Неподготовленное 
сознание, не различающее уровней эк-
зистенциального и социального, легко 
превращает сложную систему взглядов в 
программу разрушения – будь то полити-
ческий радикализм или эстетический бунт. 
Акцент с преодоления собственной огра-
ниченности смещается в сторону уничто-
жения внешних ограничений.

В философской системе Ницше индиви-
дуальное величие и мощь становятся цен-
тральной осью, вокруг которой вращается 
смысл существования. Всё, что находится 
вне этого фокуса, обречено на слабость и 
поражение. Само пребывание за преде-
лами «оси силы» философ трактует как 
экзистенциальный вызов, и если сверх-
1	 Достоевский Ф. М. Преступление и наказание. М.: 

Наука, 1970. С. 213.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

92

человек принимает его, бросая вызов соб-
ственным границам, то декадент бежит от 
этой борьбы, отрицая сам принцип само-
утверждения. Источником ресентимент-
ности, по Ницше, становится мучительное 
осознание дистанции между собой и иде-
алом величия. Это чувство усугубляется 
осознанием различия с теми, кто движется 
к цели, – отсюда рождается соответствую-
щее внутреннее состояние, разрешающее-
ся через ресентимент – отрицание чужого 
успеха, трактуемого ресентиментной лич-
ностью как иллюзорного или безнрав-
ственного.

Примечательно, что ницшеанская аполо-
гия силы, действительно, не скрывает своей 
антидемократической сущности, восхожде-
ние к величию предполагает тотальное под-
чинение слабого. Философ конструирует 
модель социума, радикально разделённого 
на два полюса – аристократию духа, реа-
лизующую волю к власти через творческое 
доминирование, и подчинённую массу, 
чья роль сводится к обслуживанию эли-
ты. Последняя, в целом, согласно Ницше, 
должна полностью принимать своё по-
ложение, не генерировать ресентимента, а 
выступать необходимым условием стабиль-
ности природной иерархии. Эта безжалост-
ная стратификация, по Ницше, не просто 
социальная модель, но и органичный закон 
мироустройства – сила узаконивает себя не 
через моральные сентенции, а через акт са-
моутверждения в бытии. 

Проблема актуализации концепции 
ресентимента

Концепция ресентимента, введённая 
Ницше как инструмент критики морали, 
оказалась исключительно плодотворной 
для междисциплинарных исследований. 
Немецкий психиатр Эрнст Кречмер адап-
тировал это понятие для психологии. 
«Под рессентиментом мы подразумева-
ем комплексную установку чувств людей, 
действительно или мнимо обойдённых в 
жизни; порождённые завистью и нуждой 
жизненные воззрения; перспективу жизни 
снизу; сверлящее, постоянно возобновляю-

щееся чувство скрытого внутреннего воз-
мущения; типичную установку слабого 
против сильного, бедного по отношению 
к богатству, безобразного по отношению 
к красоте, больного, вырождающегося и 
увядающего по отношению к здоровью и 
молодости; и вместе с тем здесь отмеча-
ется тенденция к кататимной переоцен-
ке, придающей слабому и бедному этически 
более высокую ценность» [5, с. 294].

Кречмер интерпретирует ресентимент 
как источник сверхкомпенсации – меха-
низма, при котором гипертрофированное 
демонстрирование определённых пове-
денческих свойств маскирует внутреннюю 
уязвимость. Например, показная агрессия 
часто скрывает глубинный страх, а напуск-
ная уверенность – сомнения в собственной 
значимости.

Кроме того, немецкий психиатр отме-
тил особое значение борьбы за власть в 
становлении характера человека. В целом, 
Кречмер оценивал ресентимент и как воз-
будитель, и как симптом психопатологий 
[5, с. 295–299]. Благодаря интерпретациям 
Кречмера ницшеанские понятия перешаг-
нули границы философии, войдя в инстру-
ментарий психотерапии и закрепившись в 
анализах социального поведения.

Новый этап осмысления ресентимента 
был связан также с работой Макса Шелера 
«Ресентимент в структуре моралей». 
Автор, сохраняя ницшеанскую традицию 
критики морали, расширяет её социаль-
но-философским и психологическим ана-
лизом. В отличие от Ницше, Шелер не 
акцентирует внимание на христианстве и 
в качестве основного источника ресенти-
мента рассматривает социально-психоло-
гические причины. 

Особую остроту проблеме, по Шелеру, 
придаёт противоречие современных об-
ществ, провозглашающих эгалитаризм и 
вместе с этим воспроизводящих иерархию 
и неравенство:

«Максимально сильный заряд ресенти-
мента должен быть в таком обществе, где, 
как у нас, почти равные политические пра-
ва и, соответственно, формальное, публич-
но признанное социальное равноправие 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

93

соседствует с огромными различиями в 
фактической власти, в фактическом иму-
щественном положении и в фактическом 
уровне образования, т. е. в таком обществе, 
где каждый имеет “право” сравнивать себя 
с каждым и не может сравниться реально» 
[6, с. 21].

Несмотря на плодотворные интер-
претации ресентимента в социальной 
психологии и политической теории, его 
философская концептуализация остаёт-
ся незавершённой. У Ницше ресентимент 
возникает не только как критика религи-
озного лицемерия, но и как экзистенци-
альный протест против гуманистических 
иллюзий. Человек в его трактовке – суще-
ство, обречённое на самоотчуждение, и 
ресентимент становится признаком экзи-
стенциальной капитуляции – неспособно-
сти принять мир в его суровости и утвер-
дить себя в нём через волю к власти.

Шелер, развивая эту категорию, в боль-
шей степени переводит дискурс в соци-
альнофилософскую область, дополняет 
психологический аспект феномена соци-
альным измерением – конкурентной при-
родой современных обществ. 

И здесь возникает сложность, посколь-
ку если признать ресентимент антропо-
логической константой, то логично по-
пытаться институционализировать его, 
превратив в катализатор социальной ди-
намики. Недовольство, лишённое выра-
жения, и скрытая зависть могли бы стать 
ресурсом для создания различных форм 
конструктивной компенсации в труде, 
творчестве и т. п. Вместе с этим, встраивая 
ресентимент в структуру социального вза-
имодействия, общество рискует скорее не 
преодолеть его, а еще более гипертрофи-
ровать, превратив в устойчивый элемент 
культурного кода.

Сегодня часто можно услышать, что 
ресентимент (чувство зависти, злобы, 
скрытой мести) – это неотъемлемая часть 
человеческой природы: люди всегда будут 
завидовать и мстить, и с этим ничего не 
поделать. Такие рассуждения становятся 
удобным оправданием. Общество как бы 
признаёт вред ресентимента, но на деле 

смиряется с ним, считая его нормой. Но 
так ли это на самом деле? И можно ли пре-
одолеть это разрушительное чувство?

Шелер связывал ресентимент не с «пло-
хой» природой человека, а во многом с со-
циальным неравенством. По его мнению, 
это чувство возникает у тех, кто проиграл в 
социальной борьбе и оказался в проигрыш-
ном положении. У проигравшего возникает 
два пути: смириться – отказаться от амби-
ций и принять свою роль, или мстить  – по-
пытаться низвергнуть победителя, подме-
нив природную силу и энергию хитростью 
или моральным превосходством (напри-
мер, объявить слабость «добродетелью»).

Ницше полагал, что свобода возмож-
на только через власть. Если человек не 
господствует, он становится чьей-то соб-
ственностью. Гегелевская диалектика 
«раба и господина» [7, с. 101–104] разреша-
ется им в духе идеи о том, что раб мечтает 
не о свободе, а о том, чтобы самому стать 
господином. Однако философ как буд-
то намеренно не отвечает на важный во-
прос – может ли подчинение власти быть 
добровольным? Например, когда люди 
подчиняются не из страха, а из уважения к 
знаниям или опыту лидера.

Власть не всегда тотальна. Она может 
иметь локальные рамки ситуации или ком-
петенции. Кроме того, власть может быть 
служением, и обладание властью само по 
себе способно становиться определённым 
видом «рабства».

Примечательно, что ещё в Античности 
Сократ в споре с Фразимахом оспаривал 
сведение власти к грубой силе или соб-
ственной наживе. На утверждение софиста 
Фразимаха о том, что правитель, подобно 
пастуху, заботится не об овцах, а о буду-
щем пире, он возразил метафорой ответ-
ственной власти. Подлинный пастух под-
чиняет свои интересы благополучию стада. 
«…всякая власть, поскольку она власть, 
имеет в виду благо не кого иного, как тех, 
кто ей подвластен и ею опекаем – в обще-
ственном и в частном порядке. И неужели 
ты думаешь, будто те, кто правит госу-
дарствами, – подлинные правители – пра-
вят по доброй воле?» [8, с. 54]. Здесь власть 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

94

оказывается формой служения, в кото-
ром формальное доминирование скрыва-
ет фундаментальную зависимость – пра-
витель обречён заботиться о подвластных, 
иначе утрачивает саму суть своей роли. 

В философии Ницше властвующий субъ-
ект выступает творцом ценностей, утверж-
дая их через акты оценивания. Основой 
такого процесса служат чистая субъектив-
ность и воля к власти. Если сама ценность 
рождается из этой воли, то её цель – безгра-
ничное распространение господства. Таким 
образом, нарастающее господство диктует 
всё более радикальные ценности. Возникает 
своего рода порочный круг, в психологиче-
ском плане выражающийся танталовыми 
муками властвующего. Усвоение ценности 
власти как цели порождает дальнейшую не-
насытную жажду власти, ценность которой 
непрерывно возрастает и которая в то же 
время, оставаясь в полной мере не удовлет-
ворённой, обрекает властвующего на беско-
нечное стремление к её расширению.

Сегодня, как и во времена Ницше или 
Шелера, ресентимент продолжает своё су-
ществование, социально-экономические 
расслоение, стратификация не исчезают, 
напротив, появляется всё больше тригге-
ров, параметров успеха, которые могут за-
пустить реакцию ресентимента [9] даже у 
тех, кто, как кажется, уже получил всё [10]. 
Если Ницше в качестве единственного кон-
структивного варианта предлагал ещё боль-
шее усиление и раскрытие индивидуальных 
властных амбиций, то более продуктивной 
альтернативой преодоления ресентимен-
тарной динамики, с учётом современных 
философских и психологических исследо-
ваний, видится не воля к власти, а воля к 
свободе [11], раскрываемая в контексте ди-
алога и признания ценности Другого.

Анализ структуры ресентимента выяв-
ляет два основных его элемента:

1) деструктивный – стремление к от-
ветному порабощению, питающее психи-
ческие и социальные кризисы личности;

2) созидательный – естественное жела-
ние освобождения, выход из-под насиль-
ственной власти.

Исторический опыт тоталитарных ре-
жимов XX в. демонстрирует тупик ницше-
анской логики [12]. Культ силы, который 
должен воплощать индивидуалистический 
идеал свободы, оказывается вынужден в 
итоге подавлять всякую индивидуальность 
и свободу, в том числе и у самого властву-
ющего, что порождает массовый ресен-
тимент, который, в свою очередь, вновь 
воспроизводит насилие. В таких системах 
одновременно угнетённые и инфициро-
ванные ценностями власти вновь подме-
няют свободу местью, замыкая порочный 
круг разрушения.

Преодоление этого круга насилия требует 
переосмысления самих основ социального 
взаимодействия. Альтернативу дихотомии 
«господин – раб» предлагают диалогиче-
ская модель [13] и философия персонализ-
ма [14, c. 477–486]. Если для Ницше субъект 
конституирует себя через монологическую 
«волю к власти», то здесь акцент смещается 
на со-бытие – пространство, где уникаль-
ность личности не подавляется, а раскры-
вается через признание ценности Другого. 
Персоналисты отвергают иерархию при-
нуждения, заменяя её этикой солидарности, 
в которой сила рождается не из доминиро-
вания, а из взаимного признания.

Однако подлинный разрыв с логи-
кой ресентимента требует ещё одного 
шага – обращения к христианской идее 
прощения, которую Ницше, отвергая как 
проявление «морали рабов», принципи-
ально игнорировал. Именно прощение, 
а не месть, становится актом радикаль-
ной свободы [15, с. 325–326]. Жертва, от-
казываясь от «ответного порабощения», 
трансформирует первично социальную и 
моральную реальность конфликта, устра-
няя парадигму конфликта и борьбы как 
онтологическую основу в философии 
Ницше (что скрывает дарвинско-гегелев-
ское влияние). Христианство предлагает 
не подавление гнева, а его онтологическое 
преображение – разрыв порочной связи 
«угнетатель – жертва» через отказ от прин-
ципа талиона («око за око – зуб за зуб) [6]. 
Прощая, человек не слабеет, а обретает 
власть над циклом насилия, выводя отно-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

95

шения из плоскости силы в пространство 
смысла.

В сердцевине поднятой Ницше пробле-
мы ресентимента лежат важнейшие во-
просы: какой должна быть власть, чтобы 
выполнять свою функцию, не вызывая 
ресентимента? как совместить эффектив-
ное управление с сохранением социальной 
гармонии? как избежать раскола в обще-
стве, превратив власть в инструмент кон-
солидации? и наконец – как обеспечить 
свободу личности, не подавляя её потен-
циала, а раскрывая его?

Современный социальный и культур-
ный контекст лишь подчёркивает актуаль-
ность этих вопросов [17]. Сегодня поиск 
модели власти, способной преодолеть по-
рочный круг ресентимента, становится не 
просто философской задачей, а насущной 
необходимостью [18].

Заключение

Философия Фридриха Ницше, как де-
монстрирует исследование, остаётся не 
просто интеллектуальным наследием 
XIX в., но и мощным инструментом ана-
лиза современных социальных, поли-
тических и экзистенциальных вызовов. 
Концепция ресентимента, раскрывающая 
механизмы превращения слабости в мни-
мую добродетель, а зависти – в моральное 
превосходство, сохраняет свою провока-
тивность, при этом требуя осторожного 
обращения.

Философский «молот» Ницше, разбива-
ющий догмы морали и религии, обнажает 
опасность трактовки «воли к власти» как 
примитивного культа силы. История XX в. 
с её тоталитарными режимами доказывает, 
что вырванные из контекста идеи «сверх-
человека» и «аристократии духа» легко 
превращаются в инструмент идеологиче-
ского насилия. Вульгаризация философии 
Ницше, игнорирующая её экзистенциаль-
но-творческое ядро, не только искажает 
мысль автора, но и питает милитаристскую 
риторику, подменяя духовную борьбу фи-
зической агрессией.

Междисциплинарный анализ, включа-
ющий психологические интерпретации 
Кречмера и социологическую критику 
Шелера, расширяет понимание ницшеан-
ской концепции ресентимента. Если Ницше 
видел в ресентименте симптом экзистен-
циальной капитуляции, то Шелер связы-
вает его с противоречиями современных 
обществ, в которых формальное равенство 
маскирует глубокое неравенство. Это про-
тиворечие, усугубляемое цифровой эпохой 
с её культом индивидуального успеха, де-
лает ресентимент универсальным феноме-
ном, требующим научного и философского 
переосмысления.

Ключевой альтернативой ницшеанской 
модели социальных отношений выступает 
диалогическая модель и этика солидарно-
сти персонализма. Акцент на «со-бытии», 
в котором сила рождается из взаимного 
признания, а не из доминирования и го-
сподства, позволяет преодолеть бинар-
ность оппозиции «сила – слабость» [19]. 
Подлинный прорыв за пределы ресенти-
мента невозможен без христианской идеи 
прощения. Прощение, понимаемое не как 
слабость, а как акт свободы, разрывает по-
рочный круг насилия, устраняет онтологи-
ческую основу борьбы и конфликта, пере-
водя социальные отношения из плоскости 
силы в пространство смысла.

Вопросы, поднятые Ницше, – о природе 
управления, гармонии общества и свободе 
личности – звучат сегодня с новой силой. 
Ответом на них может стать синтез «воли 
к свободе», диалога и прощения, в котором 
власть утрачивает тотальность, превраща-
ясь в служение, а ресентимент трансфор-
мируется в энергию созидания.

Философия Ницше, таким образом, тре-
бует не слепого принятия, но критической 
рефлексии, способной отделить её твор-
ческий потенциал от рисков экстремизма. 
Только через признание взаимозависимо-
сти силы и уязвимости, свободы и ответ-
ственности общество сможет преодолеть 
ресентимент, превратив его из разруши-
тельного тупика в импульс для подлинно-
го развития.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

96

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Лобазова О. Ф. Власть и общество в России: национальная идея и гражданская идентичность // 

Мир русскоговорящих стран. 2024. № 4 (22). С. 6–23. DOI: 10.20323/2658-7866-2024-4-22-6.
2.	 Лонский Я. А. Анализ философско-исторической траектории становления религиозного экс-

тремизма в России в период с 862 по 1917 год // Социально-гуманитарные знания. 2023. № 11. 
С. 155–157.

3.	 Ницше Ф. По ту сторону добра и зла. К генеалогии морали. Случай «Вагнер» / пер. с нем. 
Н. Н. Полилова, К. А. Свасьяна. М.: Эксмо, 2012. 480 с.

4.	 Ницше Ф. Так говорил Заратустра / пер. с нем. М.: Прогресс, 1994. 512 с.
5.	 Кречмер Э. Медицинская психология / пер. с нем. В. А. Лукова. СПб.: Союз, 1998. 464 с.
6.	 Шелер М. Ресентимент в структуре моралей. СПб.: Наука; Университетская книга, 1999. 231 с.
7.	 Гегель Г. В. Ф. Феноменология духа. М.: Наука, 2000. 495 с.
8.	 Платон. Государство / пер. с А. Н. Егунова. М.: Академический проект, 2015. 398 с.
9.	 Кирилина Т. Ю. Ресентимент как инструмент анализа социальных явлений // Социально-

гуманитарные технологии. 2022. № 4 (24). С. 12–18. 
10.	 Отюцкий Г. П. Социально-культурологические аспекты зла в теоретическом наследии русского 

религиозно-философского ренессанса // Контекст и рефлексия: философия о мире и человеке. 
2024. № 5–1. С. 109–120.

11.	 Меликов И. М. Личное бытие свободы. М.: Канон+, 2024. 336 с.
12.	 Кузьменко Г. Н. Futurum. Полисемия термина “постмодерн”: проблема и вариант решения // 

Социальная политика и социология. 2024. Т. 23. № 3 (152). С. 160–166. DOI: 10.17922/2071-3665-
2024-23-3-160-166.

13.	 Бахтин М. М. Собрание сочинений: в 7 т. Т. 6: Проблемы поэтики Достоевского. М.: Русские сло-
вари: Языки славянской культуры, 2002. 800 с.

14.	 Мунье Э. Манифест персонализма / пер. с фр.; вступ. ст. И. С. Вдовиной. М.: Республика, 1999. 
559 с.

15.	 Бердяев Н. А. Смысл творчества. М.: АСТ, 2004. 480 с.
16.	 Апресян Р. Г. Ресентимент и историческая динамика морали // Этическая мысль. Т. 17. № 2 / отв. 

ред. А. А. Гусейнов. М.: Институт философии РАН, 2017. С. 5–25.
17.	 Синебрюхова А. С., Жилина В. А. Ресентимент как черта современных моральных рисков // 

Социальные нормы в условиях современных рисков: материалы Международной научно–практи-
ческой конференции (Челябинск, 18–19 мая 2017 г.). Челябинск: АнтроВита, 2017. С. 278–282.

18.	 TenHouten W. D. From Ressentiment to Resentment as a Tertiary Emotion // Research in Social 
Sciences. 2018. Vol. 10. № 4. P. 49. DOI: 10.5539/res.v10n4p49.

19.	 Евреева О. А., Афонин М. В. Ценностный выбор российской цивилизации // Социальная поли-
тика и социология. 2024. Т. 23. № 1 (150). С. 126–131. DOI: 10.17922/2071-3665-2024-23-1-126-131.

REFERENCES
1.	 Lobazova, O. F. (2024). Power and Society in Russia: National Idea and Civic Identity. In: World of 

Russian-Speaking Countries, 4 (22), 6–23. DOI: 10.20323/2658-7866-2024-4-22-6 (in Russ.).
2.	 Lonsky, Ya. A. (2023). Analysis of the Philosophical and Historical Trajectory of the Development of 

Religious Extremism in Russia from 1862 to 1917. In: Social and Humanitarian Knowledge, 11, 155–157 
(in Russ.).

3.	 Nietzsche, F. (2012). Beyond Good and Evil: On the Genealogy of Morality. In: “Wagner” Case. Moscow: 
Eksmo publ. (in Russ.).

4.	 Nietzsche, F. (1994). Thus Spoke Zarathustra. Moscow: Progress publ. (in Russ.).
5.	 Kretschmer, E. A Text Book of Medical Psychology. St. Petersburg: Soyuz publ. (in Russ.).
6.	 Scheler, M. (1999) Resentment in the Structure of Morals. St. Petersburg: Nauka publ., 

Universittetskaya kniga publ. (in Russ.).
7.	 Hegel, G. V. F. (2000). Phenomenology of the Spirit. Moscow: Nauka publ. (in Russ.).
8.	 Plato (2015). The Republic. Moscow: Academichesky Proekt publ. (in Russ.).
9.	 Kirilina, T. Yu. (2022). Resentment as a Tool for Analyzing Social Phenomena. In: Social and 

Humanitarian Technologies, 4 (24), 12–18 (in Russ.).
10.	 Otyutsky, G. P. (2024). Social Cultural Aspects of Evil in the Theoretical Heritage of the Russian Religious 

and Philosophical Renaissance. In: Context and Reflection: Philosophy of the World and Human Being, 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

97

5–1, 109–120 (in Russ.).
11.	 Melikov, I. M. (2024). Personal Being of Freedom. Moscow: Canon+ publ. (in Russ.).
12.	 Kuzmenko, G. N. (2024). Futurum. Polysemy of the Term “Postmodern”: Problems and Solution. In: 

Social Policy and Sociology, 23 (3), 160–166. DOI: 10.17922/2071-3665-2024-23-3-160-166 (in Russ.).
13.	 Bakhtin, M. M. (2002). Collected Works. Vol. 6: Problems of Dostoevsky’s Poetics. Moscow: Russkie 

slovari publ., Yazyki slavyanskoy kultury publ. (in Russ.).
14.	 Mounier, E. (1999). Manifesto of Personalism. Moscow: Respublika publ. (in Russ.).
15.	 Berdyaev, N. A. (2004). The Meaning of Creativity. Moscow: AST publ. (in Russ.).
16.	 Apresyan, R. G. (2017). Resentment and the Historical Dynamics of Morality. In: Ethical Thought. 

Vol. 17 (2). Moscow: Institute of Philosophy, Russian Academy of Sciences publ., pp. 5–25.
17.	 Sinebryukhova, A. S. & Zhilina, V. A. (2017). Resentment as a Feature of Modern Moral Risks. In: Social 

Norms in the Context of Modern Risks: Proceedings of the International Scientific and Practical Conference 
(Chelyabinsk, May 18–19, 2017). Chelyabinsk: AntroVita publ., pp. 278–282 (in Russ.).

18.	 TenHouten, W. D. (2018). From Ressentiment to Resentment as a Tertiary Emotion. In: Research in 
Social Sciences, 10 (4), pp. 49. DOI: 10.5539/res.v10n4p49 (in Russ.).

19.	 Evreeva, O. A. & Afonin, M. V. (2024). Value Choice of Russian Civilization. In: Social Policy and 
Sociology, 23 (1), pp. 126–131. DOI: 10.17922/2071-3665-2024-23-1-126-131 (in Russ.).

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРАХ
Васюков Ростислав Викторович (г. Москва) – кандидат философских наук, доцент кафедры совре-
менных аксиологических проблем и религиозной мысли Российского государственного социального 
университета;
e-mail: rostislawww@mail.ru

INFORMATION ABOUT THE AUTHORS
Rostislav V. Vasyukov (Moscow) – Cand. Sci. (Philosophy), Assoc. Prof., Department of Modern Axiological 
Problems and Religious Thought, Russian State Social University; 
e-mail: rostislawww@mail.ru



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

98

Научная статья
УДК 304.9
DOI: 10.18384/2949-5148-2025-4-98-107

КВАЗИГУМАНИСТИЧЕСКИЕ ИДЕИ И НАДЗОРНЫЙ КАПИТАЛИЗМ  
КАК СОЦИАЛЬНАЯ РЕАЛЬНОСТЬ

Коротков Н. В.1*, Мусин А. И.2,3

1Кировский государственный медицинский университет, г. Киров, Российская Федерация 
2Московский государственный технологический университет «СТАНКИН», г. Москва, 
Российская Федерация 
3Вятский государственный университет, г. Киров, Российская Федерация 
*Корреспондирующий автор; e-mail: n_korotkov@mail.ru

Поступила в редакцию 08.09.2025 
После доработки 25.09.2025 

Принята к публикации 06.10.2025 
Аннотация
Цель. Анализ квазигуманистических идей псевдо-, анти-, транс-, пост- и неогуманизма в контек-
сте современной реальности надзорного капитализма.
Процедура и методы. Методы классификации, критического анализа, обобщения.
Результаты. Показано, что надзорный капитализм с ранних стадий своего развития приобрёл 
псевдогуманистический характер, имея скрытые властные претензии на сбор как можно боль-
шего количества поведенческих данных с пользователей. Выявлено, что отношение к пользова-
телям как к источнику ресурсов нового типа – поведенческих излишков – является признаком 
зарождающегося постгуманизма. 
Теоретическая и/или практическая значимость. В ответ на вызовы надзорного капитализма пред-
ложено использовать неогуманизм на базе христианской традиции, что обуславливает практи-
ческое значение исследования для философов, теологов, экономистов, изучающих устройство 
современного цифрового общества. 

Ключевые слова: надзорный капитализм, поведенческие излишки, постгуманизм, псевдогума-
низм, христианский неогуманизм, цифровая власть

Для цитирования: 
Коротков Н. В., Мусин А. И. Квазигуманистические идеи и надзорный капитализм как социаль-
ная реальность // Современные философские исследования. 2025. № 4. С. 98–107. https://doi.
org/10.18384/2949-5148-2025-4-98-107.

Original research article

QUASI-HUMANISTIC IDEAS AND SURVEILLANCE CAPITALISM  
AS SOCIAL REALITY

N. Korotkov1*, A. Musin2,3

1Kirov State Medical University, Kirov, Russian Federation 
2Moscow State University of Technology “STANKIN”, Moscow, Russian Federation 
3Vyatka State University, Kirov, Russian Federation 
*Corresponding author; e-mail: n_korotkov@mail.ru

Received by the editorial office 08.09.2025
Revised by the author 25.09.2025

Accepted for publication 06.10.2025

1

© CC BY Коротков Н. В., Мусин А. И., 2025.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

99

Abstract
Aim. To analyze quasi-humanistic ideas of pseudo-, anti-, trans-, post-, and neohumanism in the context 
of the contemporary reality of surveillance capitalism.
Methodology. The study employs classification, critical analysis, and generalization.
Results. It was demonstrated that surveillance capitalism, in its early stages, developed in a pseudo-
humanistic manner while harboring hidden power ambitions to collect as much behavioral data from 
users as possible. The study revealed that treating users as a source of a new type of resource (behav-
ioral surplus) is a sign of emerging post-humanism.
Research implication. It is proposed to use neo-humanism on the basis of the Christian tradition, which 
determines the practical significance of the study for philosophers, theologians, and economists study-
ing the structure of modern digital society.

Keywords: pseudo-humanism, post-humanism, surveillance capitalism, behavioral surplus, digital 
power, Christian neohumanism

For citation:
Korotkov, N. V., Musin, A. I. (2025). Quasi-Humanistic Ideas and Surveillance Capitalism as Social 
Reality. In: Contemporary Philosophical Research, 4, pp. 98–107. https://doi.org/10.18384/2949-5148-
2025-4-98-107.

Введение

В 2025 г. вышла статья [1], в которой 
были рассмотрены основные особенности 
современных социальных взаимоотноше-
ний, вызванных, по выражению авторов 
Я. В. Бондаревой и Г. А. Жаровонковой, 
«коррозией» идеи гуманизма. Такой тер-
мин кажется очень удачным и отражаю-
щим тот факт, что на определённом этапе 
истории идея гуманизма не просто эволю-
ционировала или трансформировалась, а 
в самом деле распалась на набор идей, ко-
торые мы назовём «квазигуманистически-
ми», маркируя этим термином новую (со 
времён Ренессанса и Просвещения) про-
блематизацию самой идеи гуманизма в си-
туации современных кросскультурных ис-
следований и таких философских трендов, 
как «антиантропоцентризм» [2], «борьба 
с видовой дискриминацией» [3], «нечело-
веческие личности» и пр. Как резюмиро-
вал ситуацию в современной культурной 
антропологии бразильский исследователь 
Э. В. де Кастру: «Если всё может быть че-
ловеком, то ничто не является им чётко 
и недвусмысленно» [4, с. 36]. В этих усло-
виях любая попытка концептуализации 
статуса человека в природе, в бытии («по-
ложение человека в космосе», говоря сло-
вами «отца» философской антропологии 

М. Шелера) a priori имеет приблизитель-
ный характер («как бы», «будто», «почти»), 
не претендуя на завершённость – в силу 
множественности интерпретаций, зер-
кально умножающихся друг в друге.  

В настоящей статье мы представим 
краткую классификацию квазигуманисти-
ческих идей, а также попробуем осмыс-
лить их в контексте новой социальной 
реальности под названием «надзорный ка-
питализм».

От гуманизма к набору 
квазигуманистических идей

Догуманистический период. Как отме-
чается в Новой философской энциклопе-
дии1, гуманизм как явление, хотя и широко 
трактуется в современных исследованиях, 
тем не менее, своим возникновением обя-
зан эпохе Возрождения и созданию новой 
светской культуры. Однако, как справед-
ливо замечают авторы [1], протогумани-
стические идеи частично присутствуют в 
предшествующих культурах. 

Одним из важнейших событий для 
догуманистического периода является 
Боговоплощение. Христианское учение о 
том, что Бог стал человеком, а человек при-
1	 Гуманизм // Новая философская энциклопедия. 

Т. 1. М.: Мысль, 2010. С. 567–569.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

100

зывается в общение с Богом, несёт в себе 
освободительный потенциал для человека, 
который теперь является не игрушкой в 
руках языческих богов, а образом Единого 
Бога-Творца.

Ключевой становится идея обожения 
как преображения человеческой природы 
под воздействием Бога, в результате кото-
рого человек всё более и более уподобляет-
ся Богу, становясь «богом по благодати»1. 
При этом, в отличие от неоплатоников, у 
которых соединение души с божеством 
сопровождается освобождением от мате-
риального, у христианских подвижников 
обожение понимается как процесс, охва-
тывающий и душу, и тело. Такой подход 
можно называть теоцентрическим про-
тогуманизмом, поскольку в его рамках ут-
верждается ценность всей полноты чело-
века, но только в его связи с Богом.

Кроме того, для протогуманизма древ-
них христиан характерны подчёркнутое 
равенство всех людей перед Богом, дея-
тельное осуждение рабства и социальной 
несправедливости, а также создание аль-
тернативных форм жизни в монашеских 
общинах. Как показывает Дж. Агамбен, 
альтернативность монашеской жизни про-
является в инверсии традиционной юри-
дической идеи соблюдения правил: монах 
не прилагает норму к жизни, а жизнь при-
меняет к норме [5, с. 92]. Эта парадигма 
«шаг за шагом распространилась далеко за 
пределы монашества и церковной литур-
гии в узком смысле, проникнув в мирскую 
сферу и оказав долговременное влияние 
как на этику, так и на политику на Западе» 
[5, с. 93].

Гуманизм. Процесс секуляризации, 
начавшийся в эпоху Возрождения (дока-
зательство Лоренцо Валла подложности 
«Константинова дара», использование 
Рафаэлем Санти своей любовницы в каче-
стве модели для изображения Богородицы 
и пр.) и продолжившийся в эпоху 
Просвещения (призыв Вольтера «раз-
давить гадину», «культ разума» в рево-
люционной Франции), несмотря на свой 
1	 Обожение // Православная энциклопедия. Т. 52 / 

М.: Православная энциклопедия, 2018. С. 263–268.

нарастающий антиклерикализм, по сути, 
является своего рода «рационалистиче-
ским комментарием» к библейской борьбе 
с идолопоклонством «кесаризма» и космо-
центризма («космическим прельщением» 
по более поздней удачной формулировке 
Н. А. Бердяева). Как показывает Х. Кокс, 
секуляризацию можно рассматривать как 
«эхо» и продолжение изначальной библей-
ской традиции, для которой характерны:

1) «расколдовывание» природы, по-
скольку одна из целей рассказа о 
Сотворении мира в книге Бытия – «объ-
яснить евреям, что магические представ-
ления о природе как о некой полубоже-
ственной силе на самом деле ни на чём не 
основаны» [6, с. 38], поэтому, например, 
профанируются небесные светила, кото-
рые даже не называются Солнцем и Луной 
(Быт. 1: 14–18);

2) десакрализация политической власти 
при гражданском неповиновении и Исходе 
евреев из Египта [6, с. 41], с последующей 
борьбой пророков против соблазнов цар-
ской власти в самом Израиле (1 Цар. 8: 7), 
и непризнанием власти римского импера-
тора как верховного жреца (лат. Pontifex 
Maximus) в раннехристианской церкви.

В период классического гуманизма че-
ловек занимает самостоятельное место 
между Богом и природой, небом и землёй 
(становится «пограничником бытия»). 
Человек мыслится как свободный субъект 
познания и деятельности, управитель при-
роды и общества. Гуманизм провозглашает 
ценность человеческой личности, научно-
технологический прогресс и сообразное с 
этим развитие социальных отношений.

Псевдогуманизм. В XX в. с развитием 
неклассической философии появляется 
термин «псевдогуманизм» для описания 
кризиса классического гуманизма, когда 
тоталитарные государства использовали 
гуманистические лозунги для оправдания 
насилия. Для псевдогуманизма характер-
ны: 1) подмена цели – декларация защиты 
человека при реальном подавлении свобо-
ды; 2) манипуляция сознанием с помощью 
особой языковой игры («новояза»), пре-
красно описанной Дж. Оруэллом в романе 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

101

«1984»; 3) селективность – забота об одной 
социальной группе за счёт пренебреже-
ния или даже исключения заботы о других 
группах.

Наряду с «тоталитарным» («оруэл-
ловским») вариантом псевдогуманизма 
можно выделить и «либеральный псевдо-
гуманизм», характерным примером кото-
рого, на наш взгляд, является современ-
ный стоицизм, представленный трудами 
Д. Робертсона, М. Пильюччи, Н. Талеба 
и многих других1 – своего рода «ремейк» 
античного стоицизма, претендующий на 
роль новой / старой картины мира для 
«постхристианского Запада». По сути, со-
временный стоицизм выполняет функцию 
«идейного импортозамещения» восточных 
философий, чьи адепты с середины про-
шлого века плотно «оккупировали» куль-
турное пространство Европы и Америки 
(гуру дзен-буддизма, кришнаизма и даосиз-
ма составляют конкуренцию рок-звёздам, 
не говоря уж о профессорах философии). 
Зато теперь объявления о тантрической 
медитации активно заклеиваются объяв-
лениями о курсах стоической медитации, 
международные симпозиумы-стоиконы 
собирают тысячи участников, а тиражи 
книг формата «Стоицизм на каждый день» 
фактически растворили в себе жанр лите-
ратуры самопомощи («self-help»). 

Современный стоицизм позициониру-
ется как эффективный способ личностно-
го развития, способный превратить любо-
го в «супергероя» с помощью специальных 
психотехник типа «когнитивного дистан-
цирования» [7, с. 189–193] или «дихотомии 
контроля», которая сводится к рекоменда-
ции менять не обстоятельства, а своё отно-
1	 Из интересных русскоязычных прецедентов можно 

назвать сообщество в социальной сети ВКонтакте 
«Стоицизм и 2D девицы» (URL: https://vk.com/
stoicismi2d, дата обращения: 08.09.2025), где публи-
куются цитаты стоиков, и для дополнительного 
привлечения аудитории используются изображе-
ние девушек в стиле аниме. На момент написания 
статьи в сообществе более 8 тыс. подписчиков. 
Авторам известны и специализированные группо-
вые чаты в социальных сетях, участники которых 
устраивают совместные чтения текстов стоиков и 
делятся друг с другом опытом применения стоиче-
ских идей на практике.

шение к ним. Вместе с тем рекомендация 
эта не бесспорна и является прямым след-
ствием из весьма специфической онтоло-
гии античного стоицизма, моделирующей 
космос как разумный сверхорганизм, в ко-
тором исключены случайности, и каждый 
индивид, безотносительно к его личным 
«хотелкам», занимает именно то место, 
которое необходимо для гармонии цело-
го. Поэтому личный дискомфорт, «суета и 
томление духа» вызваны исключительно 
неспособностью индивида посмотреть на 
себя «с точки зрения космоса». 

Скажем, для А. И. Герцена ссылка в Вятку 
была несчастьем, но для самой Вятки – бла-
гом: появилась публичная библиотека, 
местная элита познакомилась со столич-
ными трендами «из первых уст», публич-
ная жизнь в целом оживилась. При всей её 
«уютности» в такой телеологической онто-
логии фантазия и любые попытки выйти 
за рамки «здравого смысла» суть эскапизм, 
ибо «разумно лишь то, что по природе». 
Словами Марка Аврелия: «Спеши всегда 
кратчайшим путём, а кратчайший путь – по 
природе, чтобы говорить и делать всё са-
мым здравым образом» [8, с. 22].

Вместе с тем, следствием из фантазии 
как «чаяния невозможного» является, во-
преки мантрам современного стоицизма, 
не только раздражительность и уныние, 
но и вся современная цивилизация (не 
было бы самолёта без мечты о ковре-само-
лёте). Т. е. фактически стоицизм приносит 
в жертву внутреннему спокойствию лич-
ностное и общественное развитие.

Таким образом, на примере современ-
ного стоицизма мы наблюдаем реванш 
архаической – фаталистической и панте-
истической – онтологии, не оставляющей 
места свободе человека (а следовательно, 
несовместимой с гуманизмом) против бо-
лее поздних онтологий – христианской, 
экзистенциалистской, марксистской и 
пр., включая современную научную кар-
тину мира («глобально-эволюционную»). 
Поэтому современный стоицизм на повер-
ку оказывается не неогуманизмом (о нём 
ниже), а одной из вариаций псевдогума-
низма.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

102

Антигуманизм. Одной из возможных 
реакций на псевдогуманизм является ан-
тигуманизм, который отрицает ценность 
человека. Предвестниками антигуманизма 
стали констатация Ф. Ницше смерти Бога 
и традиционной христианской морали, а 
также открытие З. Фрейдом бессознатель-
ного, подрывающего идею рационального 
субъекта. Человек теперь мыслится как 
продукт внешних условий (языка, власт-
ных институтов, технологий), в термино-
логии М. Фуко, человек – продукт «техник 
подчинения тел и контроля за населением» 
[9, с. 244], так называемой «био-власти».

Трансгуманизм – одна из разновидностей 
антигуманизма, направленная на формаль-
ное улучшение человека через технологии, 
но на более глубоком уровне отрицающая 
природную сущность человека. Авторы 
статьи [1] в качестве примеров таких техно-
логий называют интернет-революцию, ис-
кусственный интеллект (ИИ), блогосферу. 
Трангуманистическое движение развива-
ется в рамках процессов глобализации, ко-
торая, как замечает Е. В. Яровая в недавней 
работе [10], является важнейшим фактором 
объединения общественных институтов, 
науки и технологии для амбициозного про-
екта – преодоления физической конечно-
сти и смертности.

Ещё одно направление антигуманизма, 
постгуманизм, ставит вообще под сомне-
ние исключительность человека, предла-
гая включить в пространство социальной 
жизни другие биологические организмы 
и роботов с искусственным интеллектом. 
Это приводит к концепции «мира без лю-
дей», в которой человеческой исключи-
тельности настал конец.

В современной научной периодике пост-
гуманистические тенденции проявляются 
при использовании объектно-ориентиро-
ванной онтологии (ООО) Г. Хармана [11; 
12] и акторно-сетевой теории Б. Латура 
[12; 13], в которых утверждается онтологи-
ческое равенство всех объектов. 

Неогуманизм. Противоположной анти-
гуманизму реакцией на псевдогуманизм 
является неогуманизм как версия гуманиз-
ма, адаптированная к реалиям XXI в. Вера 

в разум и свободу человека сохраняется, 
но дополняется идеями осторожного от-
ношения к технологиям, межкультурного 
диалога и биоэтики.

Характерный пример неогуманизма 
являет собой международный исследо-
вательский проект «Словарь культуры 
ХХI века»1, движимый стремлением де-
колонизировать язык международного 
общения за счёт включения в него широ-
кого корпуса слов из неевропейских язы-
ков (африканских: «кандака», «айе», «аку-
на матата»; индейских – «койяанискаци», 
«апапача», «мамихлапинатапай»; арабско-
го – «иншалла», «уэр-уэр», балтийских – 
«аткрасте» и др.). С другой стороны, есть 
вероятность, что тем самым в широкий 
(в пределе – глобальный) оборот массово 
вольются понятия и смыслы, изначально 
возникшие и развивавшиеся вне «гума-
нистической парадигмы», размывающие 
границу между человеком и животным и 
даже – между человеком и вещью. 

Ещё один вариант мыслить о челове-
ке в рамках неогуманизма – это антропо-
космизм, утверждающий место человека в 
космосе не как центра мироздания, а как 
участника космологической эволюции. 
Методология антропокосмизма предполага-
ет целостный подход к изучению человека с 
учётом не только естественно-научной кар-
тины мира, но и религиозного опыта. В свя-
зи с этим можно отметить недавнюю книгу 
учёного-физика и диакона А. В. Нестерука 
[14], который в рамках феноменологическо-
го подхода предлагает диалог между есте-
ственно-научным и богословским наррати-
вами о Вселенной, помещая человека в точку 
пересечения этих нарративов.

Надзорный капитализм  
как социальная реальность

На наш взгляд, продуктивной для анали-
за квазигуманистических идей в современ-
ном цифровом обществе является теория 
надзорного капитализма. Термин «над-

1	 Словарь культуры ХХI века: глобальная серия. Т. 1 /  
сост. И. Сид. М.: Институт перевода: Центр книги 
Рудомино, 2022. 464 с.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

103

зорный капитализм» введён американ-
ским исследователем Шошаной Зубофф 
(р. 1951) и определён как «новый эконо-
мический порядок, который претендует на 
человеческий опыт как на сырьё, бесплат-
но доступное для скрытого коммерческого 
извлечения, прогнозирования и продажи» 
[15, с. 10]. Согласно её мнению, он отлича-
ется от классического капитализма в трёх 
аспектах: 1) «настаивает на своём праве на 
неограниченную свободу и неограничен-
ное знание»; 2) принципиально технологи-
зирован, анонимизирован и отказывается 
от «органической взаимности с людьми»; 
3) выступает за технологический коллек-
тивизм и прозрачность жизни (так назы-
ваемая «жизнь в улье») [15, с. 639].

Инверсия процесса потребления как 
первый шаг. В середине 1999 г. открыл-
ся сервис Napster – файлообменная пи-
ринговая сеть, которая позволяла легко 
обмениваться музыкальными файлами с 
другими людьми. Этот революционный 
для своего времени сервис отразил «новое 
качество спроса: потреблять по-моему, то, 
что я хочу, когда хочу, где хочу» [15, с. 42]. 
Napster просуществовал до 2001 г. и был 
остановлен по решению суда из-за много-
численных исков о нарушении автор-
ских прав на музыкальные произведения. 
Однако компания Apple, воспользовав-
шись моментом и новыми возможностями 
цифровых технологий, произвела инвер-
сию процесса потребления музыки – пред-
ложив решение, которое стало коммерче-
ски успешным.

До выхода iPod музыкальная индустрия 
строилась на том, чтобы указывать поку-
пателю, что он хочет купить, инвестируя 
в производство и выпуск компакт-дис-
ков. Apple создала платформу iTunes и 
устройство iPod, на которой слушатели 
могли постоянно менять набор музыкаль-
ных треков по своему желанию. Таким 
образом, компания удовлетворила спрос 
на индивидуализированное потребление. 
Гуманистическая идея потребления «что, 
где, и когда я хочу» привела в итоге к мно-
жеству сервисов «в один клик», онлайн-
курсов, приложений и устройств.

Поведенческие излишки как новый ре-
сурс для извлечения прибыли. В 1998 г. 
была зарегистрирована компания Google. 
Google как поисковая система, помимо са-
мой поисковой фразы, собирает и множе-
ство других поведенческих данных, таких 
как паузы при наборе, последовательность 
кликов мышкой, географическое поло-
жение и т. п. Зубофф показывает, что в 
ранний период развития Google поведен-
ческие данные работали исключительно 
на благо пользователя (т. е. в гуманисти-
ческом ключе) [15, с. 94], поскольку на их 
основе улучшались скорость, точность и 
актуальность поиска. 

На этом этапе механизм функциониро-
вания Google представляет собой одиноч-
ный цикл реинвестирования поведенческой 
стоимости: 1) создание поведенческих 
данных на стороне пользователя; 2) оциф-
ровка поведенческих данных поиско-
виком; 3) анализ данных; 4) улучшение 
сервиса на основе результатов анализа; 
5) обновлённый сервис предоставляется 
пользователю (возврат к п. 1). Однако этот 
цикл не позволял извлекать какую-либо 
устойчивую прибыль.

Очень скоро в политике компании про-
изошло то, что мы назовём псевдогумани-
стическим поворотом: сохраняя на словах 
миссию «организовывать информацию 
всего мира и сделать её общедоступной и 
полезной», она перешла на другой меха-
низм функционирования. В связи с окон-
чанием эры «доткомов» спешно решалась 
задача по максимизации прибыли от ре-
кламы. Идея инверсии потребления при-
вела к тому, что теперь не рекламодатель 
выбирал ключевые слова, по которым бу-
дет показываться его рекламное объявле-
ние, а сам Google на основе поведенческих 
излишков (так называемое таргетирова-
ние рекламы). В рамках нового механизма 
поисковик теперь заинтересован собирать 
поведенческие данные на порядки больше, 
чем требуется для простого улучшения ал-
горитмов поиска.

К исходному циклу реинвестирования 
поведенческой стоимости, описанному 
выше, на этапе оцифровки (п. 2) присо-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

104

единяется новый цикл. В нём: 1) излишки 
поведенческих данных передаются искус-
ственному интеллекту как новому сред-
ству производства; 2) созданные ИИ пред-
сказания пользовательского поведения 
продаются бизнес-клиентам [15, с. 130]. В 
широком смысле это не только рекламода-
тели, но и любые компании, которые хотят 
приобрести вероятностную информацию 
о поведении людей.

Пользователи поисковой системы с точ-
ки зрения экономических отношений не 
являются клиентами, поскольку не платят 
за поиск, не являются наёмными работни-
ками, т. к. не получают заработной платы 
за генерацию поведенческих данных. Они 
являются источником ресурсов – пове-
денческих излишков, которые и приносят 
огромную прибыль. 

Зубофф отмечает, что отношение к лю-
дям не как к потребителям, а как к ресурсу 
разворачивает кривую спроса и предло-
жения «в направлении бизнесов, жажду-
щих предвидеть поведение отдельных лиц, 
групп и целых обществ» [15, с. 644]. Это 
приводит к тому, что экономические от-
ношения перестают строиться на взаимо-
выгодном обмене товаров и услуг, которые 
теперь служат «для паразитических опера-
ций» [15, с. 645] по извлечению поведен-
ческих излишков. Это Зубофф и называет 
отказом от «органической взаимности с 
людьми». 

Отношение к человеку как ресурсу (сво-
его рода «полезному ископаемому») яв-
ляется признаком зарождающегося пост-
гуманизма и несёт угрозу «растворения» 
личности человека в цифровом простран-
стве с её заменой аватаром. Поисковые 
машины, социальные сети, интернет ве-
щей и другие цифровые сервисы стира-
ют границы между физическим миром и 
миром виртуальным, между человеком и 
пользователем, между мыслями и чувства-
ми человека и предсказаниями пользова-
тельского поведения на основе поведен-
ческих излишков, постепенно погружая 
жизнь человека в постоянный акт слежки. 

Комфорт как проявление псевдогу-
манизма. Маркетинг цифровых сервисов 

основан на апелляции к удобству пользо-
вателя. В обмен на комфорт собираются 
поведенческие данные. Юридически этот 
процесс регламентируется соглашениями 
о конфиденциальности, принятие которо-
го фактически обязательно: в противном 
случае сервис либо нельзя использовать 
вовсе, либо можно, но со значительными 
ограничениями. 

Серьёзной проблемой является то, что 
практически никто из пользователей эти 
соглашения даже не читает. Зубофф при-
водит результаты исследования [15, с. 311], 
в котором 543 респондента, обладающих 
юридическими компетенциями, попро-
сили зарегистрироваться в новом онлайн-
сервисе. 74% из них приняли соглашение о 
конфиденциальности, не читая, а осталь-
ные, кто всё-таки просмотрел соглаше-
ние, сделали это очень быстро (медианное 
время – 14 секунд). Однако юридическая 
экспертиза показала, что для адекватного 
понимания этого документа требуется как 
минимум в 200 раз больше времени (не ме-
нее 45 минут). Таким образом, при надзор-
ном капитализме извлечение и оцифровка 
поведенческих данных происходят de facto 
«несанкционированно, односторонне, 
жадно, тайно и нагло» [15, с. 316].

Необходимость передачи данных о 
пользователе и его предпочтениях пода-
ётся как персонализация сервиса под кон-
кретного человека для его же собственного 
комфорта. Конечно, раскрытие конфиден-
циальных данных происходит и перед сво-
им лечащим врачом, юристом, бухгалте-
ром, священником и т. д., но все они несут 
личную и институциональную ответствен-
ность за передачу конфиденциальной ин-
формации третьим лицам. Напротив, над-
зорные капиталисты практически не несут 
ответственности – соглашения о конфи-
денциальности составлены так, что разре-
шают передачу поведенческих данных не-
ограниченному кругу третьих лиц.

«Умные» пылесосы, кровати и про-
чие элементы «умного» дома в рекламе 
противопоставляются традиционным 
«неумным». Слово «умный», как и слово 
«интеллект», применительно к ИИ – это 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

105

эвфемизмы, скрывающие подлинную 
суть вещей. Прилагательное «умный» 
характеризует прибор, собирающий по-
веденческие излишки, которые будут в 
дальнейшем циркулировать в базах рас-
пределённых данных, «интеллект» – алго-
ритм, имитирующий мыслительную дея-
тельность человека, предназначенный для 
переработки поведенческого «сырья» и по-
следующего извлечения прибыли.

Надзорно-капиталистический рынок 
цифровых продуктов мы характеризуем 
как псевдогуманистический, проповеду-
ющий комфорт для человека, но импли-
цитно подразумевающий не просто из-
влечение прибыли, но и новую цифровую 
власть над людьми. Проблемы приватно-
сти, этики интернет-технологий и власт-
ных претензий интернет-компаний очень 
актуальны и отражаются в современной 
культуре. В качестве примера можно при-
вести фильм «Сфера» (2017), описываю-
щий могущественную технологическую 
компанию, стремящуюся к тотальной 
прозрачности и контролю над личными 
данными. По мере погружения в корпора-
тивную культуру главная героиня фильма 
узнаёт, что за благими намерениями ком-
пании скрываются слежка и манипуляции, 
и разоблачает истинные цели. 

Неогуманистический ответ на вызов 
надзорного капитализма. Идея мира, в 
котором люди используются как ресурс, 
не нова, и присутствует в культуре, от 
«Машины времени» (1895) Г. Уэллса до 
фильма «Матрица» (1999). Возникает за-
кономерный вопрос, как реагировать на 
вызовы развивающегося надзорного капи-
тализма. 

Автор этого термина, Зубофф, предла-
гает довольно мало конкретики. Она гово-
рит, что «десятилетия экономической не-
справедливости и огромных концентраций 
богатства… сумели научить людей тому, 
как они не хотят жить» [15, с. 675–676] при 
классическом капитализме, и привели к 
развитию демократических институтов и 
законодательства. Так и эпоха надзорного 
капитализма научит людей тому, как они 
не хотят жить, об этом нужно высказы-

ваться «в полный голос» и «назвать опас-
ность по имени и победить её» [15, с. 676].

На наш взгляд, альтернативой над-
зорному капитализму способен стать не-
огуманизм. Методологически он может 
строиться, кроме прочего, на платформе 
христианской теологической традиции, 
которая уже перестаёт восприниматься 
как маргинальная и возвращается в ака-
демический дискурс. Первоочередной и 
важнейшей задачей христианского не-
огуманизма является десакрализация ис-
кусственного интеллекта (сокрушение 
идолов) и возвращение субъектности че-
ловеку (человек не средство и не ресурс, а 
свободный субъект, сотворённый Богом). 

Современный философ Ханс Ульрих 
Гумбрехт (р. 1948) назвал «склонностью 
современной культуры оставлять и даже 
забывать всякую возможность отноше-
ния к миру, основанного на присутствии» 
[16, с. 11]. Хотя Гумбрехт рассматривает 
специфическую проблематику «культуры 
присутствия» и «культуры значения» в гу-
манитарных науках, присутствие он опре-
деляет наиболее общо как «пространствен-
ное отношение к миру и его предметам», 
предполагающее, что «до чего-то “при-
сутствующего” можно дотронуться рукой» 
[16, с. 10]. На наш взгляд, надзорный ка-
питализм в своём отказе от «органической 
взаимности» стремится отменить при-
сутствие в отношениях между людьми, и 
«освящение повседневности» как христи-
анская неогуманистическая практика по-
может этому противостоять.

Заключение

В настоящей статье мы рассмотрели 
классификацию идей, названных нами 
квазигуманистическими, которые воз-
никли после идеи классического гуманиз-
ма эпохи Возрождения. Для анализа этих 
идей в современном цифровом обществе 
была рассмотрена теория надзорного ка-
питализма Ш. Зубофф. 

Основная черта надзорного капитализма, 
отличающая его от классического, – извлече-
ние прибыли не путём переработки природ-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

106

ных ресурсов и эксплуатации труда наёмных 
рабочих, а путём оцифровки поведенческих 
данных пользователей цифровых сервисов, 
которые собираются с огромным излишком. 
Псевдогуманистические лозунги цифровых 
компаний о комфорте и доступности инфор-
мации на самом деле означают претензии 
на владение поведенческими излишками 
пользователей, которые не только приносят 
огромную прибыль на продаже таргетиро-
ванной рекламы, но и дают цифровую власть 
над отдельными людьми. 

Экономические отношения спроса и 
предложения на поведенческие излишки 
в надзорном капитализме реализуются по 
схеме B2B (бизнес для бизнеса), а пользо-

ватели являются просто источником этого 
вида ресурса. Смена отношения к пользо-
вателю с «клиента» на «ресурс» несёт пост-
гуманистическую угрозу замены личности 
человека в цифровом пространстве «ава-
таром», с которым и будет осуществляться 
любое социальное взаимодействие.

В качестве возможного ответа на вызо-
вы надзорного капитализма мы предлага-
ем христианский неогуманизм, который 
десакрализирует цифровые технологии и 
настаивает, что человек – не средство и не 
ресурс, а свободный субъект, отношения 
с которым ценны сами по себе и должны 
строиться на культуре «органической вза-
имности» и «присутствия». 

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Бондарева Я. В., Жаворонкова Г. А. Формирование новой социальной реальности (гуманизм 

vs искусственный интеллект) // Современные философские исследования. 2025. № 1. С. 33–39. 
DOI: 10.18384/2949-5148-2025-1-33-39.

2.	 Шеффер Ж.-М. Конец человеческой исключительности / пер. с фр. С. Н. Зенкина. М.: Новое ли-
тературное обозрение, 2010. 390 с.

3.	 Сингер П. Освобождение животных / пред. Ю. Н. Харари; пер. с англ. А. Коробейникова. М.: 
Синдбад, 2021. 443 с.

4.	 Кастру Э. В. де. Каннибальские метафизики. Рубежи постструктурной антропологии / пер. с 
англ. Д. Кралечкина. М.: Ад Маргинем Пресс, 2017. 199 с.

5.	 Агамбен Дж. Высочайшая бедность. Монашеские правила и форма жизни / пер. с ит. и лат. 
С. Ермакова. 2-е изд. М.; СПб: Изд-во Института Гайдара; Факультет свободных искусств и наук 
СПбГУ, 2021. 216 с.

6.	 Кокс Х. Мирской град: Секуляризация и урбанизация в теологическом аспекте / пер. с англ. 
О. Боровой, К. Гуровской. М.: Восточная литература, 1995. 261 с.

7.	 Робертсон Д. Думай как римский император: стоическая философия Марка Аврелия для преодо-
ления жизненных невзгод и обретения душевного равновесия / пер. с англ. Ю. С. Коряжкиной. 
М.: Эксмо, БОМБОРА, 2020. 303 c.

8.	 Марк Аврелий. Размышления / пер. с греч. А. К. Гаврилова. 2-е изд., испр. и доп. СПб.: Наука, 
1993. 245 с.

9.	 Фуко М. Воля к истине: по ту сторону знания, власти и сексуальности. Работы разных лет / пер. 
с фр. С. Табачниковой. М.: Касталь, 1996. 448 с. 

10.	 Яровая Е. В. Влияние трансгуманизма на социум. Перспективы и последствия // Современные 
философские исследования. 2025. № 1. С. 101–107. DOI: 10.18384/2949-5148-2025-1-101-10.

11.	 Харман Г. Объектно-ориентированная онтология: новая «теория всего» / пер. с англ. М. Фетисова. 
М.: Ад Маргинем Пресс, 2024. 256 с.

12.	 Лоскутов Ю. В. «Плоская онтология» в социальном контексте // Новые идеи в философии. 2021. 
№ 8 (29). С. 89–98.

13.	 Криман А. И. Акторно-сетевая теория Б. Латура в контексте ухода от антропоцентризма в 
постгуманизме // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная лите-
ратура. Серия 3. Философия: реферативный журнал. 2024. № 4. С. 152–161. DOI: 10.31249/
rphil/2024.04.16.

14.	 Нестерук А. В. Бог, Вселенная и человек: философские перекрёстки христианского богословия, 
современной космологии и астробиологии. М.: Канон+; РООИ «Реабилитация», 2025. 480 с.

15.	 Зубофф Ш. Эпоха надзорного капитализма. Битва за человеческое будущее на новых рубежах 
власти / пер. с англ. А. Ф. Васильева. М.: Институт Гайдара, 2024. 784 с.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

107

16.	 Гумбрехт Х. У. Производство присутствия: чего не может передать значение / пер. с англ. 
С. Зенкина. М.: Новое литературное обозрение, 2006. 184 с.

REFERENCES
1.	 Bondareva, Ya. V. & Zhavoronkova, G. A. (2025). Formation of a New Social Reality (Humanism vs. 

Artificial Intelligence). In: Contemporary Philosophical Research, 1, 33–39. DOI: 10.18384/2949-5148-
2025-1-33-39 (in Russ.).

2.	 Schaeffer, J.-M. (2010). The End of Human Exceptionalism. Moscow: New Literary Review publ. 
(in Russ.).

3.	 Singer, P. (2021). Animal Liberation. Moscow: Sindbad publ. (in Russ.).
4.	 Castro, E. V. de. (2017). Cannibal Metaphysics: For a Post-Structural Anthropology. Moscow: Ad 

Marginem Press (in Russ.).
5.	 Agamben, J. (2021). Extreme Poverty. Monastic Rules and Form of Life. Moscow, St. Petersburg: Gaidar 

Institute publ., Faculty of Liberal Arts and Sciences, St. Petersburg State University publ. (in Russ.).
6.	 Cox, H. (1995). The Secular City: Secularization and Urbanization in Theological Perspective. Moscow: 

Vostochnaya Literatura publ. (in Russ.).
7.	 Robertson, D. (2020). How to Think Like a Roman Emperor: The Stoic Philosophy of Marcus Aurelius. 

Moscow: Eksmo publ., BOMBORA publ. (in Russ.).
8.	 Marcus Aurelius. (1993). Reflections. St. Petersburg: Nauka publ. (in Russ.).
9.	 Foucault, M. (1996). The Will to Truth. Moscow: Kastal publ. (in Russ.).
10.	 Yarovaya, E. V. (2025). The Influence of Transhumanism on Society. Prospects and Consequences. In: 

Contemporary Philosophical Research, 1, 101–107. DOI: 10.18384/2949-5148-2025-1-101-10 (in Russ.).
11.	 Harman, G. (2024). Object-Oriented Ontology: A New Theory of Everything. Moscow: Ad Marginem 

Press publ. (in Russ.).
12.	 Loskutov, Yu. V. (2021). “Flat Ontology” in a Social Context. In: New Ideas in Philosophy, 8 (29), 89–98 

(in Russ.).
13.	 Kriman, A. I. (2024). Latour’s Actor-Network Theory in the Context of the Departure from 

Anthropocentrism in Posthumanism. In: Social Sciences and Humanities. Domestic and Foreign 
Literature. Series 3: Philosophy, 4, 152–161. DOI: 10.31249/rphil/2024.04.16 (in Russ.).

14.	 Nesteruk, A. V. (2025). God, the Universe, and Man: Philosophical Crossroads of Christian Theology, 
Modern Cosmology, and Astrobiology. Moscow: Kanon+ ROOI “Rehabilitation” (in Russ.).

15.	 Zuboff, S. (2024). The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for a Human Future at the New Frontier of 
Power. Moscow: Gaidar Institute publ. (in Russ.).

16.	 Gumbrecht, H. U. (2006). Production of Presence: What Meaning Cannot Convey. Moscow: New Literary 
Review publ. (in Russ.).

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРАХ
Коротков Николай Владимирович (г. Киров) – кандидат философских наук, доцент кафедры гумани-
тарных и социальных наук Кировского государственного медицинского университета;
e-mail: n_korotkov@mail.ru
Мусин Артём Игоревич (г. Москва) – диакон, кандидат физико-математических наук, доцент кафедры 
физики Московского государственного технологического университета «СТАНКИН»; доцент кафе-
дры физики и методики обучения физике Вятского государственного университета;
e-mail: ai.musin@physics.msu.ru; ORCID: 0000-0002-3167-9023

INFORMATION ABOUT THE AUTHORS
Nikolay V. Korotkov (Kirov) – Cand. Sci. (Philosophy), Assoc. Prof., Department of Humanities and Social 
Science, Kirov State Medical University;
e-mail: n_korotkov@mail.ru
Artem I. Musin (Moscow) – Deacon, Cand. Sci. (Phys.-Math.), Assoc. Prof., Department of Physics, Moscow 
State University of Technology “STANKIN”; Assoc. Prof., Department of Physics and Teaching Physics, 
Vyatka State University;
e-mail: ai.musin@physics.msu.ru; ORCID: 0000-0002-3167-9023



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

108

Научная статья
УДК 179.1
DOI: 10.18384/2949-5148-2025-4-108-119

АКСИОЛОГИЧЕСКИЕ ОСНОВАНИЯ ПОДГОТОВКИ БУДУЩИХ ПЕДАГОГОВ  
К ВОСПИТАНИЮ У ПОДРОСТКОВ КУЛЬТУРЫ СЕМЕЙНЫХ ОТНОШЕНИЙ

Рачковская Н. А.1*, Сморчкова В. П.1, Михалкин Н. В.2, Беркут В. П.3
1Государственный университет просвещения, г. Москва, Российская Федерация 
2Московский государственный психолого-педагогический университет, г. Москва, Российская 
Федерация 
3Военная академия Ракетных войск стратегического назначения имени Петра Великого 
Министерства обороны Российской Федерации, г. Балашиха, Российская Федерация 
*Корреспондирующий автор; e-mail: nad1606@yandex.ru

Поступила в редакцию 18.09.2025 
После доработки 30.09.2025 

Принята к публикации 08.10.2025 
Аннотация
Цель. Раскрыть аксиологические основания проектирования программы подготовки будущих 
учителей к формированию у подростков сознательного и ответственного отношения к будущей 
семейной жизни. 
Процедура и методы. Методологическую базу исследования составили основные положения 
аксиологического, системного, личностно-ориентированного и компетентностного подходов, 
сочетание которых создаёт продуктивную основу для разработки программы приобщения под-
ростков к традиционным духовно-нравственным ценностям российского общества. В исследова-
нии использовались методы изучения научной литературы, баз данных, публикаций в средствах 
массовой информации (контент-анализ, синтез, индукция, дедукция, сравнение, обобщение, 
систематизация); прогностические методы (проектирование и схематизация); эмпирические 
методы (системный анализ аксиологических характеристик образовательного процесса в вузе, 
анкетирование, опрос); математическая обработка полученных данных.
Результаты. Анализ современной социокультурной ситуации, психолого-педагогической лите-
ратуры и воспитательной практики показывает, что будущие учителя и старшеклассники в об-
разовательном процессе должны приобщаться к таким традиционным духовно-нравственным 
ценностям, как семья, материнство и отцовство, семейные традиции, уважение, доверие, лю-
бовь, поддержка, ответственность и честность. Это детерминирует необходимость разработки 
программы подготовки будущих педагогов к формированию у подростков культуры семейных 
отношений. Образовательный контент данной программы группируется вокруг следующих ак-
сиологических матриц: семьи и её социальной роли, молодой семьи, родительства, культуры 
семейных взаимоотношений, семейной и социальной политики государства. 
Теоретическая и/или практическая значимость. Определение аксиологических основ подготовки 
будущих педагогов к формированию у подростков культуры семейных отношений обеспечивает 
приращение знаний в области социокультурного и организационно-педагогического потенциа-
ла вуза в аспекте трансляции семейных ценностей и подготовки молодёжи к семейной жизни. 
Полученные в исследовании теоретические выводы и обобщения создают основу для дальней-
шего изучения способов приобщения студентов и школьников к ценности семьи и культуре се-
мейных взаимоотношений. Практическая значимость исследования заключается в воспитании 
у подрастающего поколения ценностного отношения к семье, а также подготовке студентов и 
школьников к предстоящей семейной жизни, что важно для успешной социализации подрас-
тающего поколения. Аксиологический подход к разработке программы позволит сформировать 

1

© CC BY Рачковская Н. А., Сморчкова В. П., Михалкин Н. В., Беркут В. П., 2025.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

109

у будущих педагогов и подростков устойчивую систему ценностных ориентиров личности, осно-
ванную на традиционных представлениях и способствующую социально-культурному развитию 
общества.  

Ключевые слова: аксиология, аксиологические матрицы, будущий педагог, духовно-нравствен-
ные ценности российского общества, культура семейных отношений, образовательный процесс 
в вузе, программа учебной дисциплины, семья

Для цитирования: 
Аксиологические основания подготовки будущих педагогов к воспитанию у подростков куль-
туры семейных отношений / Н. А. Рачковская, В. П. Сморчкова, Н. В. Михалкин, В. П. Беркут // 
Современные философские исследования. 2025. № 4. С. 108–119. https://doi.org/10.18384/2949-
5148-2025-4-108-119.

Original research article

AXIOLOGICAL BASIS FOR FUTURE TEACHERS TEACHING CULTURE  
OF FAMILY RELATIONS TO ADOLESCENTS

N. Rachkovskaya1*, V. Smorchkova1, N. Mikhalkin2, V. Berkut3

1Federal State University of Education, Moscow, Russian Federation 
2Moscow State University of Psychology and Education, Moscow, Russian Federation 
3Peter the Great Military Academy of the Strategic Missile Forces, Balashikha, Russian Federation 
*Corresponding author; e-mail: nad1606@yandex.ru

Received by the editorial office 18.09.2025
Revised by the author 30.09.2025

Accepted for publication 08.10.2025
Abstract
Aim. To reveal axiological foundations for designing a training program for future teachers to develop in 
adolescents a conscious and responsible attitude toward future family life.
Methodology. The methodological framework was based on the key tenets of axiological, systemic, 
student-centered, and competency-based approaches, the combination of which provides a produc-
tive foundation for developing a program to introduce adolescents to the traditional spiritual and moral 
values of Russian society. The study utilized methods of studying scientific literature, databases, and 
media publications (content analysis, synthesis, induction, deduction, comparison, generalization, and 
systematization), predictive methods (design and schematization), empirical methods (systematic anal-
ysis of the axiological characteristics of the educational process at the university, questionnaires, and 
surveys), and mathematical processing of the data obtained.
Results. The analysis of the modern socio-cultural situation, psychological and pedagogical literature 
and educational practice shows that future teachers and high school students should be introduced 
to such traditional spiritual and moral values as family, motherhood and fatherhood, family traditions, 
respect, trust, love, support, responsibility and honesty. This determines the need to develop a program 
for training future teachers to form a culture of family relationships in adolescents. The educational 
content of this program is grouped around the following axiological matrices: family and its social role, 
young family, parenthood, culture of family relationships, family and social policy of the state. In the 
process of implementing the program, it is advisable to use various teaching methods: explanatory and 
illustrative, problematic presentation method, research; as well as the method of empathy for situations, 
role-playing game, training, etc.
Research implications. The definition of axiological foundations for training future teachers to develop a 
culture of family relations in adolescents ensures an increase in knowledge in the field of social cultural, 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

110

organizational and pedagogical potential of the university in terms of transmitting family values and 
preparing young people for family life. The theoretical conclusions and generalizations obtained in the 
study create a basis for further study of ways to introduce students and schoolchildren to the value of 
family and the culture of family relationships. The practical significance of the study consists in results 
proving that the education of the younger generation in a value-based attitude towards the family, as 
well as the preparation of students and schoolchildren for the upcoming family life, are important for 
the successful socialization of the younger generation. Mastering the program for developing a culture 
of family relations in adolescents by future teachers increases the professional competence of special-
ists in matters of family education. The axiological approach to the development of the program will 
make it possible for future teachers and adolescents to form a stable system of value guidelines for 
the individual, based on traditional ideas and contributing to the socio-cultural development of society.

Keywords: axiology, axiological matrices, future teacher, spiritual and moral values of Russian society, 
culture of family relations, educational process at the university, academic program, family

For citation:
Rachkovskaya, N. A., Smorchkova, V. P., Mikhalkin, N. V. & Berkut, V. P. (2025). Axiological Basis for 
Future Teachers Teaching Culture of Family Relations to Adolescents. In: Contemporary Philosophical 
Research, 4, pp. 108–119. https://doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-108-119.

Введение

В настоящее время для общества и го-
сударства важное значение имеет вопрос 
состояния социальных институтов брака 
и семьи, поскольку от них в значительной 
мере зависят воспроизводство населения, 
социализация подрастающего поколения, 
трансляция традиционных духовно-нрав-
ственных ценностей от старших поколений 
младшим [1–3]. На протяжении длитель-
ного времени констатируются устойчивые 
тенденции к росту числа неполных семей, 
снижению интереса к рождению детей, 
увеличению отчуждённости детей от ро-
дителей, падению авторитета родителей 
по сравнению с авторитетом сверстников, 
повышению уровня подростковой деви-
антности, обусловленного латентным или 
явным семейным неблагополучием. 

В связи с неподготовленностью боль-
шинства молодых людей к вступлению 
в брак, значительными эгоистическими 
установками молодых супругов отмечают-
ся рост разводов, большое число внебрач-
ной рождаемости и неполных семей с несо-
вершеннолетними детьми. В современных 
условиях всё более распространённым ста-
новится новый тип семей и добрачных от-
ношений без юридического оформления, 

которые не обеспечивают благоприятных 
условий для воспитания детей. 

Это подтверждают результаты опроса 
граждан, которые опубликовал в 2022 г. 
Всероссийский центр изучения обще-
ственного мнения (ВЦИОМ): каждый тре-
тий россиянин считает серьёзной пробле-
мой современного детства недостаточное 
внимание к ребёнку со стороны семьи и 
родителей – 33%1.

Сегодня происходит преодоление этих 
негативных тенденций, уже видится «го-
ризонт благополучия» семьи, который 
состоит в формировании семейноцен-
тричной среды. Общество и государство 
постепенно уходят от дихотомии семьи и 
работы, семья и работа становятся глав-
ными способами самореализации челове-
ка. Новый образ современной семьи – это 
многопоколенная многодетная семья с 
работающими родителями, которые полу-
чают поддержку государства, близких и ра-
ботодателя. Повышается внимание к роли 
отца, отцы вовлекаются в создание семей-
ноцентричной среды [4]. Это побуждает 
обратить внимание на семейную социали-
зацию подростков, которая представляет 
1	 От чего нужно защищать современных детей? 

[Электронный ресурс]. URL: https://irzar.ru/wp-
content/uploads/2024/07/konczepcziya-do.pdf (дата 
обращения: 07.05.2025).



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

111

собой процесс усвоения и дальнейшего 
развития человеком на протяжении его 
жизни ценностей, норм, установок, образ-
цов поведения, относящихся к семейной 
сфере, а также самореализацию посред-
ством выполнения определённых ролей в 
семейной жизни1. 

Проблема подготовки молодёжи к се-
мейной жизни достаточно хорошо ос-
вещена в научной и научно-популяр-
ной литературе, и здесь можно выделить 
следующие смысловые пулы. В частно-
сти, на уровне социальной философии 
и педагогической аксиологии основа-
тельно разработано понятие семейных 
ценностей, а также представлены их клас-
сификации (С. П. Акутина, А. Б. Беляева, 
Е. А. Глушкова, М. В. Гурджиян, 
И. Ф. Дементьева и др.). Социологи и со-
циальные психологи активно исследуют 
ценностные ориентиры современной мо-
лодёжи (З. И. Айгумова, А. Г. Джафарова, 
Л. А. Ибрагимова, Е. В. Лаптева, 
И. Д. Мехдиева и др.), соответственно, ак-
тивно разрабатывается инструментарий 
аксиологической диагностики2 [5–6].

В педагогических исследованиях 
раскрыты вопросы приобщения под-
растающего поколения к семейным 
ценностям в образовательных организа-
циях различного уровня (С. М. Башарина, 
А. Б. Беляева, Е. Н. Бородина, Н. В. Волот, 
Е. В. Воронина, Ж. Н. Дюльдина, М. С. Ко- 
ренькова, А. А. Логинова, Е. В. Рыбак, 
И. Д. Свиридова, А. Б. Федулова, А. А. Цур- 
кан и др.), в том числе в условиях циф-
рового общества (Н. В. Бибарсова, 
С. В. Мерзлякова, В. С. Кондрашова и др.). 
Представляют интерес работы, исследую-
щие воспитание ценности семейных отно-
шений средствами религии (Н. Б. Грошев, 
О. К. Трунина, А. Н. Филиппов и др.). 

Однако при всём многообразии научных 
исследований ощущается определённый 
1	 Горлова Н. А. Развитие личности ребёнка в се-

мье // Педагогика личности: учебное пособие. М.: 
РУСАЙНС, 2020. С. 57–69.

2	 См. также: Дыбина О. В. Психология и педагогика 
направленности ребёнка на мир семьи: учебное по-
собие. Тольятти: Тольяттинский государственный 
университет, 2011. 116 с.

дефицит современных верифицирован-
ных программ, нацеленных на подготовку 
педагогических кадров к формированию 
в школе у подростков культуры семейных 
отношений [7–9]. Как известно, нравствен-
ность, социальные качества человека не 
передаются по наследству и не могут быть 
заложены в генетической программе. Это 
обуславливает необходимость приобще-
ния подростков и молодёжи к семейным 
ценностям [10–13], в связи с чем является 
своевременным и целесообразным про-
ектирование программы подготовки сту-
дентов педагогических специальностей к 
формированию у подростков культуры се-
мейных отношений.

«Аксиологический портрет» 
современной семьи

Прежде чем перейти к определению ак-
сиологических матриц и проектированию 
программы, необходимо определить осо-
бенности аксиосферы современной семьи. 
Система ценностей, на которую ориенти-
руются современные родители, несколько 
отличается от ценностных ориентиров, 
которыми руководствовались предыду-
щие поколения. Этому способствует мно-
жество факторов: трансформация семьи 
в новых социокультурных условиях (при-
оритет индивидуальных потребностей над 
коллективными, нуклеризация, изменение 
роли женщины и др.); общая гуманизация 
отношений в сфере «отцов и детей»; из-
менение информационного поля, которое 
окружает и наполняет новыми смыслами 
жизнь современных детей и их родителей 
и др. При этом именно семейные ценно-
сти обеспечивают аутентичность и эво-
люцию семьи как социального института, 
поскольку способствуют сохранению свя-
зи поколений, формированию личности и 
устойчивых родственных отношений. 

Понятие «ценность» традиционно по-
нимается как значимость (безусловная 
важность) чего-либо для личности и / или 
социальной группы (в том числе семьи, эт-
носа, народа) и раскрывается как «третья» 
природа по отношению к психическим и 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

112

биологическим процессам, некая культур-
ная величина на пересечении должного и 
сущего [14]. В ценностях фиксируется то 
лучшее, что выкристаллизовалось в тече-
ние веков в отношениях между людьми. 

Как показывают опросы населения, в 
том числе студенческой молодёжи [8; 15–
17], одной из важнейших духовно-нрав-
ственных ценностей для россиян является 
семья. Тому подтверждение – результаты 
опроса населения Российской Федерации 
о традиционных российских ценностях, 
которые в 2024 г. опубликовал ВЦИОМ1. 

Под традиционными российскими цен-
ностями россияне в первую очередь пони-
мают крепкую семью (51% ответов, в том 
числе: «семья, дети / забота о детях / мно-
годетные семьи» – 41%, «союз мужчины и 
женщины» – 3%, «уважение старших / за-
бота о пожилых» – 3%, «воспитание» – 3% 
и др.). Именно создание счастливой семьи 
наряду с крепким здоровьем россиянам ви-
дится главной жизненной целью (56% и 
58% соответственно). 

Абсолютное большинство респондентов 
выступают за сохранение традиционных 
семейных ценностей, культуры материн-
ства и отцовства, поддержку многодетно-
сти (84%). Альтернативная точка зрения, 
согласно которой держаться за традици-
онные семейные ценности не стоит ввиду 
их изменчивости, близка только каждому 
девятому (11%).

Идеальная семья в представлении рос-
сиян – традиционная семья (84% ответов, 
в том числе: «полноценная семья» – 41%, 
«есть дети» – 12%, «несколько поколений 
в семье» – 11%, «много детей» – 5%, «муж-
чина – глава семьи» – 3% и др.), в которой 
царят гармония (47% ответов, в том числе 
«взаимоуважение» – 8%, «умение слышать 
друг друга» – 6%, «поддержка / внима-
ние / забота друг о друге» – 5%, «хорошо 
воспитывают детей / забота о детях» – 4%, 
«согласие / мир в семье» – 3%, «друж-
ба / дружная семья» – 3%, «доверие» – 2% 

1	 Семья в системе российских ценностей 
[Электронный ресурс]. URL: https://wciom.ru/
analytical-reviews/analiticheskii-obzor/semja-v-sisteme-
rossiiskikh-cennostei (дата обращения: 12.05.2025)

и др.) и благополучие (25%, в том числе «до-
статок / благосостояние / хороший зарабо-
ток» – 11%, «собственное жильё / дом / хо-
роший дом» – 5% и др.). 

Девять из десяти россиян деклариру-
ют, что в семье должны быть дети (89%), 
примерно столько же в общей сложности 
планируют иметь детей или уже стали ро-
дителями (88%). Однако представления об 
идеальном размере семьи несколько рас-
ходятся с реальным положением дел: каж-
дый второй опрошенный (51%) считает, 
что семья должна быть многодетной (не 
менее трёх детей), однако в действитель-
ности только 26%, или каждый четвёртый 
планирует стать многодетным родителем 
или уже таковым является, в реальных 
жизненных обстоятельствах россияне 
чаще всего «останавливаются» на двух де-
тях (41%).

Семья, сама по себе являясь ценностью, 
«отвечает» за трансляцию практически 
всех духовно-нравственных ценностей 
подрастающему поколению [18–19]. В кон-
тексте изучения семейных традиций было 
проведено исследование наиболее значи-
мых ценностей, к которым приобщается 
ребёнок в современной семье [6], ранжи-
рованный список этих ценностей пред-
ставлен в таблице 1. Следует отметить, что 
семейные традиции также представляют 
собой ценность, поскольку обеспечивают 
стабильность семейной системы, форми-
руют у ребёнка чувство безопасности и 
уверенности в завтрашнем дне.

Таким образом, фундаментальные цен-
ности усваиваются человеком именно в 
семье, поэтому во всех обществах и куль-
турах она является первичным институтом 
социализации. В полной мере эту функцию 
выполняют многодетные семьи, стиль и 
образ жизни которых представляет собой 
благодатную почву, на которой взращива-
ются исконно русские ценности доброты, 
справедливости, взаимопомощи и др.

Иерархию семейных ценностей возглав-
ляют дети и их благополучие. Истинное 
отношение родителей к детям объективи-
руется в методах семейного воспитания 
(отметим, что процесс воспитания ребён-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

113

ка также относится к понятию «семейные 
ценности») [20–22]. Методы воспитания 
детей в современной семье отличаются 
от тех методов, которые применяли пред-
шествующие поколения, чему способству-
ет множество факторов: популяризация 
различных воспитательных методик, по-
явление детских и семейных психологов, 
стремительное развитие рынка детских то-
варов и услуг, учёт особенностей ребёнка, 
общественное порицание авторитарных 
мер воспитания и др. 

ВЦИОМ в 2022 г. представил результа-
ты опроса, какие методы воспитания детей 
используют россияне1. Основным мето-
дом воспитания у современных родителей 
являются наставления и нравоучения – 
76%. Второе место занимает ограничение 
просмотра телевизора / гаджетов / про-
гулок – 31%; такая популярность ограни-
чительных мер у родителей объясняется 
разнообразием и доступностью детского 
контента и гаджетов – смартфон или план-
шет сегодня имеют многие дети, начиная 
с дошкольного возраста. Угол в качестве 
метода наказания используют 19% совре-
менных родителей, что в 1,6 раза реже по 

1	 ВЦИОМ. Воспитание детей: вчера и сегодня 
[Электронный ресурс]. URL: https://wciom.ru/
analytical-reviews/analiticheskii-obzor/vospitanie-
detei-vchera-i-segodnja (дата обращения: 12.05.2025).

сравнению с тем, как воспитывали их; при 
чём интересно, что молодые люди, у кото-
рых пока нет детей, говорят о допустимо-
сти подобного метода чаще других – 24%. 
Четвёртое место занимают телесные на-
казания, их современные родители приме-
няют намного реже: шлепки и подзатыль-
ники используют 13% (реже в 1,5 раза по 
сравнению с тем, как воспитывали их), а 
ремень – 7% (реже в 3 раза). Молодые ро-
дители 18–24 лет сообщили, что вообще 
не используют физическое наказание. На 
пятом месте – лишение карманных денег, 
к нему обращаются 8% современных роди-
телей. 

Таким образом, современные родители 
постепенно отказываются от физических 
методов воспитания в сторону разговоров, 
убеждений и ограничений. Воспитание 
становится более гуманным, демократи-
ческим, приходит понимание, что насиль-
ственные методы не позволяют достичь 
желаемого результата, поэтому подавля-
ющее большинство родителей используют 
преимущественно словесные методы.

Несмотря на то, что в целом проис-
ходит изменение арсенала используемых 
методов воспитания, межпоколенная пре-
емственность опыта воспитания детей 
внутри семьи остаётся достаточно проч-
ной. Если в детстве человек сталкивался с 

Таблица 1 / Table 1
Значимость ценностей, лежащих в основе традиций семейного воспитания (по частоте 
выбора родителями обозначенных позиций, %) / The importance of values underlying the 
traditions of family education (by the frequency of parents’ choice of the indicated positions, %)

№ Варианты выбора %
1 Витальные: здорового образа жизни, обеспечение и сохранение безопасности 83
2 Экологические: любви и бережного отношения к природе, окружающему миру 77,6
3 Образовательные и познавательные 75,1
4 Социально-коммуникативные (общение и деятельность в семье и других 

группах), досуговые
62,9

5 Трудовые и профессиональные 59,1
6 Духовно-нравственные (морально-этические, в том числе религиозные) 57,2
7 Гражданско-патриотические, национальные (этнические: народа, этноса, 

родного языка)
55,8

8 Культурные и художественно-эстетические 48
Источник: [5, c. 76].



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

114

определённым методом воспитания, то он 
с большей вероятностью будет использо-
вать его по отношению к своим детям. В 
частности, те россияне, кого воспитывали 
через нравоучения, применяют их к своим 
детям в 92% случаев (против 76% от всех 
родителей). Столкнувшиеся в детстве с 
разного рода ограничениями выбирают 
данный метод по отношению к своим де-
тям в два раза чаще (62% против 31% от 
всех родителей). Если человека ставили в 
угол или давали подзатыльники, то он бу-
дет делать также с вероятностью 42–40%, 
что в 2–3 раза выше в сравнении со все-
ми опрошенными родителями (19–13%). 
Наказание ремнём повышает вероятность 
применения данного метода к своим детям 
в 3,5 раза (25% против 7%). Приведённая 
статистика свидетельствует, что усвоенные 
в детстве ценности и методы воспитания 
воспроизводятся человеком в собствен-
ном родительском опыте.

Следовательно, система традиционных 
семейных ценностей включает уважение, 
доверие, любовь, поддержку, ответствен-
ность и честность – они помогают создать 
атмосферу взаимопонимания между супру-
гами, родителями и детьми. Необходимо 
готовить будущего педагога к сохранению 
и трансляции семейных ценностей стар-
шеклассникам в образовательном процес-
се школы, формировать у молодых людей 
культуру материнства и отцовства.

Аксиологические матрицы, 
определяющие образовательный 

контент программы 

В процессе разработки программы под-
готовки будущего педагога к формиро-
ванию у подростков культуры семейных 
отношений потребовалось определить ак-
сиологические матрицы, т. е. основные по-
нятия-концепты, «ядра», вокруг которых 
группируется образовательный контент. 
Нами были определены следующие аксио-
логические матрицы: социальная роль се-
мьи; молодая семья; родительство; культу-
ра взаимоотношений в семье; социальная 
и семейная политика. 

Целесообразность выделения данных 
аксиологических матриц обусловлена «ак-
сиологическим портретом» современной 
семьи и современным социокультурным 
контекстом. Так, аксиологическая матри-
ца «семья и её социальная роль» опреде-
лилась в связи с тем, что студенты полу-
чают определённые знания о семье при 
изучении философии и психологии, но 
эти знания часто недостаточны и в созна-
нии будущих педагогов не соотносятся с 
профессиональной деятельностью. Кроме 
того, введение этой аксиологической ма-
трицы обусловлено негативным воздей-
ствием различного рода ток-шоу, пропа-
гандой свободных связей, обесцениванием 
семейных отношений и института брака, 
большим количеством студентов, вырос-
ших в неполных семьях. Аксиологическая 
матрица «семья и её социальная роль» объ-
единяет такие темы, как «функции семьи», 
«типология семей», «семейное неблагопо-
лучие», «жизненный цикл семьи», которые 
дополнят имеющиеся у будущих учителей 
знания или восполнят их дефицит. 

Вокруг аксиологической матрицы «мо-
лодая семья» группируются темы «брачный 
выбор», «семья и рождение детей», «семей-
ные кризисы», «материальное благополу-
чие молодой семьи», при их изучении упор 
делается на личный опыт и мнение студен-
тов. В результате такого освоения данных 
тем рождается личностное, эмоционально 
окрашенное, т. е. «живое знание», столь 
значимое в предстоящей профессиональ-
ной деятельности.

Программа подготовки будущих пе-
дагогов к формированию у подростков 
культуры семейных отношений с необхо-
димостью предполагает аксиологическую 
матрицу «родительство», включающую 
темы «роль отца и матери в воспитании 
детей», «семья – среда развития талантов 
и одарённости ребёнка», «взаимодействие 
семьи с образовательной организацией», 
«развод родителей и дети». Эти темы в 
большей степени, чем другие, имеют педа-
гогический характер. 

Аксиологическая матрица «культура 
семейных взаимоотношений» предполага-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

115

ет темы «этика и этикет семейного обще-
ния», «конфликты в семье», «семейные 
традиции», «семейный досуг». В процессе 
освоения студентами аксиологически ори-
ентированного содержания данных тем 
использовались интерактивные методы 
обучения: диалог, ролевая игра, тренинг 
и др. 

Вокруг аксиологической матрицы «се-
мейная и социальная политика государ-
ства» группируются следующие темы: 
«восстановление и сохранение традици-
онных семейных ценностей», «социальная 
защита семьи и детей», «профилактика се-
мейного неблагополучия».

Таким образом, на каждом этапе про-
ектирования и реализации программы 
подготовки будущих педагогов к форми-
рованию у старшеклассников культуры 
семейных взаимоотношений вокруг акси-
ологических матриц группируется акту-
альный образовательный контент.

Реализация программы подготовки 
будущих педагогов к формированию 

у подростков культуры семейных 
отношений

В процессе реализации данной програм-
мы используются различные методы об-
учения: объяснительно-иллюстративный, 
метод проблемного изложения, исследова-
тельский и др. Но особое место в этом ряду 
занимает эмпатический метод обучения 
(иначе его называют метод эмоциональ-
ной рефлексии или метод сопереживания 
ситуаций).

Этот метод определяет особую логику 
и структуру проведения занятий. В начале 
занятия преподаватель даёт материал, ко-
торый имеет эмоциогенный характер (си-
туация брачного выбора, состояние супру-
гов в ситуации конфликта, эмоциональное 
состояние ребёнка после развода роди-
телей, жестокое обращение с ребёнком в 
семье и т. п.), затем студенты сообщают 
о своей первой реакции на услышанное. 
После этого начинается обсуждение на 
эмоциональном уровне, когда на первый 
план выходят эмоции, чувства и воспоми-

нания будущих педагогов. И только после 
этого следует рациональное постижение 
материала, когда студенты размышляют 
над дополнительной научной информаци-
ей по проблеме, обобщают и делают теоре-
тические выводы. Таким образом, эмпати-
ческий метод обучения предполагает отказ 
от сугубо рационалистического варианта 
освоения педагогического знания, изуче-
ния рафинированной и формализованной 
педагогической теории, формирует у сту-
дентов эмоционально окрашенное «лич-
ностное» знание.

Покажем это на примере изучения 
студентами темы «семья – среда разви-
тия талантов и одарённости ребёнка». 
Целесообразно на занятии использовать 
отрывки из биографий выдающихся ком-
позиторов и музыкантов, иллюстрирую-
щих их детские годы. Можно представить 
для совместной рефлексии студентов не 
только положительные, но и негативные 
примеры воспитательного влияния ро-
дителей на развитие музыкальных спо-
собностей детей (снижение самооценки, 
общая невротизация личности ребёнка, 
побуждение к суицидальным мыслям, де-
структивному поведению, которое особен-
но остро манифестирует в подростковом 
возрасте, культивирование агрессивных 
проявлений, использование физических 
наказаний за низкую успеваемость). Так 
мы показываем студентам, что существуют 
как положительные, так и отрицательные 
прецеденты, когда родители вносят суще-
ственный вклад в развитие музыкального 
дарования ребёнка, занимая активную пе-
дагогическую позицию. 

Студентам на лекции и практическом 
занятии предлагались для анализа разно-
образные примеры. Так, в положительном 
ключе можно расценивать отношения в 
семье Моцартов: кто знает, появился бы 
на свете такой композитор, как Вольфганг 
Моцарт, не будь у него такого отца, как 
Леопольд Моцарт? А сам В. А. Моцарт в 
детстве говорил: после Бога только папа. 
Л. Моцарт полностью осознавал меру от-
ветственности за развитие незаурядного 
музыкального таланта своих детей. 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

116

Следует отметить, что освоение про-
граммы с необходимостью должно осу-
ществляться на положительном эмоцио-
нальном фоне с соблюдением принципов 
взаимной открытости и доверия субъектов 
образовательного процесса, диалогическо-
го характера обучения, принципа взаимно-
го воспитывающего влияния преподавате-
ля и студента.

На практических занятиях производят-
ся психолого-педагогическая диагностика 
непосредственно самих студентов, вклю-
чающая анкетирование, выявляющее их 
личное отношение к семье и браку, пси-
ходиагностика методом незаконченных 
предложений («родительство – это…»), 
используется проективный рисунок («об-
раз счастливого родительства», «моя 
семья»). Кроме того, студентам предла-
галось поразмышлять и обсудить следую-
щие пословицы: умей дитя родить, умей 
и научить; любишь жену, люби и детей 
кормить; дитя не плачет – мать не раз-
умеет; дитя хоть криво, да отцу-матери 
мило; чем бы дитя не тешилось, лишь бы 
не плакало и др.

На практических занятиях студенты 
осваивают методы изучения семьи (ан-
кетирование, интервью по генограмме, 
проективные методики и др.), обучаются 
приёмам определения причин и способов 
коррекции семейных проблем, знакомясь с 
технологиями активного слушания, психо-
лого-педагогического консультирования 
и социально-психологического тренин-
га. Происходит выработка практических 
навыков взаимодействия в семье на тре-
нингах: «формирование правильного от-
ношения к родительству»; «мужчина и 
женщина: что мы знаем друг о друге»; «всё 
начинается с любви»; «найди свою полови-
ну»; «спорить, не ссорясь». Для освоения 
новых способов взаимодействия студенты 
выполняют упражнения «просьбы и тре-
бования», «дискуссия», участвуют в роле-
вых играх [23]. 

Освоение программы заканчивалось 
рефлексивным кругом, который пред-
ставляет собой форму специально орга-
низованного общения, где обсуждаются, 

анализируются, оцениваются действия и 
состояния участников. Студенты сидят ря-
дом лицом друг к другу, после чего препо-
даватель предлагает каждому участнику по 
порядку высказаться.  Обратная связь по-
казала, что реализация программы подго-
товки будущих педагогов к формированию 
у подростков культуры семейных отноше-
ний важна не только для их профессио-
нального становления, но и для построе-
ния гармоничных семейных отношений в 
семьях будущих педагогов.

Заключение

Решая поставленные задачи, мы пришли 
к выводу, что в настоящее время в совре-
менном обществе формируется семейно-
центричная среда. В процессе получения 
образования старшеклассники и студенты 
должны приобщаться к таким семейным 
ценностям, как материнство и отцовство, 
семейные традиции, уважение, доверие, 
любовь, поддержка, ответственность и 
честность в отношениях между супругами, 
родителями и детьми. Это обуславливает 
необходимость разработки соответству-
ющей программы для будущих педагогов. 
Образовательный контент программы 
подготовки студентов, осваивающих пе-
дагогические специальности, к формиро-
ванию у подростков семейных ценностей 
должен формироваться вокруг следующих 
аксиологических матриц: семья и её соци-
альная роль, молодая семья, родительство, 
культура семейных взаимоотношений, 
семейная и социальная политика государ-
ства. В процессе реализации программы 
целесообразно использовать различные 
методы обучения: метод проблемного из-
ложения, проектный, исследовательский, 
а также метод сопереживания ситуаций, 
ролевую игру, тренинг и др.

С практической точки зрения представ-
ленные аксиологические основания проек-
тирования программ подготовки будущих 
педагогов к приобщению старшеклассни-
ков к семейным ценностям будут полезны 
преподавателям педагогических вузов, а 
также студентам, готовым работать в со-
временной школе.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

117

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Демкович В. И., Рачковская Н. А. Семья как фактор нравственно-патриотического воспитания 

дошкольников в системе дополнительного образования в современных условиях // Вестник 
Саратовского областного института развития образования. 2023. № 2 (32). С. 15–22.

2.	 Тоффлер Э. Третья волна. М.: АСТ, 2010. 795 с.
3.	 Фукуяма Ф. Великий разрыв. М.: АСТ, 2003. 476 с.
4.	 Кон И. С., Борисенков В. П. Отцовство как социокультурный институт // Педагогика: научно-

теоретический журнал. 2005. № 9. С. 3–16.
5.	 Лыкова И. А., Майер А. А., Войнова А. А. Исследование традиций семейного воспитания // 

Управление дошкольным образовательным учреждением. 2023. № 2. С. 65–84.
6.	 Взаимосвязь традиций и ценностей семейного воспитания (диагностический комплекс и резуль-

таты исследования) / И. А. Лыкова, А. А. Майер, А. А. Воинова, Д. В. Машкова, И. В. Лупина // 
Высшее образование сегодня. 2023. № 1. С. 80–89.

7.	 Кондрашова В. С. Воспитание семейных ценностей у студентов цифрового поколения //  
Содержательные и процессуальные аспекты современного образования: материалы 
V Международной научно-практической конференции (г. Астрахань, 24 февраля 2023 года). 
Астрахань: Астраханский государственный университет имени В. Н. Татищева, 2023. С. 105–108.

8.	 Джафарова А. Г., Лаптева Е. В. Отношение студентов к институту семьи и семейным ценностям //  
Вестник Тверского государственного технического университета. Серия: Науки общества и гу-
манитарные науки. 2021. № 1 (24). С. 67–72. DOI: 10.46573/2409-1391-2021-1-67-72.

9.	 Цуркан А. А. Формирование семейных ценностей у студентов под влиянием их будущей про-
фессии // Молодёжный инновационный вестник. 2022. Т. 11. № 1. С. 586–589.

10.	 Бородина Е. Н. Педагогические условия формирования традиционных духовно-нравственных 
семейных ценностей у старшеклассников [Электронный ресурс] // Современные проблемы на-
уки и образования. 2013. № 6. URL: https://science-education.ru/ru/article/view?id=11684 (дата об-
ращения: 07.05.2025).

11.	 Волот Н. В. Опыт формирования семейных ценностей у подростков в современном россий-
ском образовании // Новый человек в новом обществе: проблемы социализации, ресурсы раз-
вития личности и коллектива: материалы Всероссийской научно-практической конференции, 
посвящённой 100-летию пионерской организации (г. Кострома,17–18 марта 2022 г.). Кострома: 
Костромской государственный университет, 2022. С. 118–123.

12.	 Грошев Н. Б., Филиппов А. Н. Педагогическая поддержка студентов духовных семинарий как ус-
ловие формирования нравственных ориентиров (на примере ценности семейных отношений) // 
Успехи гуманитарных наук. 2020. № 1. С. 81–86.

13.	 Трунина О. К. Формирование представления о семейных ценностях на уроках православной 
культуры // Вестник Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета. Серия 4: 
Педагогика. 2015. № 2 (37). С. 98–105.

14.	 Потаповская О. М. Ценностные приоритеты семейного воспитания в России // Вестник 
Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета. Серия 4: Педагогика. 
Психология. 2011. № 1. С. 110–138. 

15.	 Айгумова З. И. Семейные ценности современной молодёжи (на примере исследования студен-
тов педагогического университета) // Проблемы современного образования. 2022. № 4. С. 41–55. 
DOI: 10.31862/2218-8711-2022-4-41-55.

16.	 Болотова С. Р. Динамика ценности семьи в сознании студенческой молодёжи: на примере вузов 
г. Хабаровска: дис. ... канд. социол. наук. Хабаровск, 2005. 180 с.

17.	 Ибрагимова Л. А., Мехдиева И. Д. Семейные ценности в представлении современных студентов //  
Ценности и смыслы. 2023. № 6 (88). С. 120–123. DOI: 10.24412/2071-6427-2023-6-120-133.

18.	 Глушкова Е. А. Роль современной российской семьи в формировании и сохранении социальных 
ценностей: дис. ... канд. социол. наук. Чита, 2011. 149 с.

19.	 Логинова А. А. Формирование патриотической культуры и патриотических семейных ценностей 
у студентов высшего учебного заведения // Педагогика и психология семьи: сборник матери-
алов VIII Международной научно-практической конференции (Самара, 25 февраля 2022 года). 
Саратов: Амирит, 2023. С. 139–145.

20.	 Акутина С. П. К проблеме классификации семейных духовно-нравственных ценностей // Известия 
Российского государственного педагогического университета им. А. И. Герцена. 2009. № 94. С. 9–15.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

118

21.	 Беляева А. Б. Традиционные семейные ценности // Вестник Тамбовского университета. Серия: 
Гуманитарные науки. 2008. № 11 (67). С. 170–175.

22.	 Гурджиян М. В. Традиционная семья в современном российском обществе // Общество: фило-
софия, история, культура. 2016. № 4. С. 41–43. 

23.	 Свиридова И. Д., Башарина С. М. Практика формирования семейных ценностей у студентов 
и молодёжи // Российская семья в повседневной жизни: горизонты благополучия: материалы 
XXI Международного конгресса (Москва, 19 мая 2023 г.). М.: Российский государственный со-
циальный университет, 2023. С. 130–135.

REFERENCES
1.	 Demkovich, V. I. & Rachkovskaya, N. A. (2023). Family as a Factor in Moral and Patriotic Education 

of Preschoolers in the System of Supplementary Education in Modern Conditions. In: Bulletin of the 
Saratov Regional Institute for Education Development, 2 (32), 15–22 (in Russ.).

2.	 Toffler, E. (2010). The Third Wave. Moscow: AST publ. (in Russ.).
3.	 Fukuyama, F. (2003). The Great Disruption: Human Nature and the Reconstitution of Social Order. 

Moscow: AST publ. (in Russ.).
4.	 Kon, I. S. & Borisenkov, V. P. (2005). Fatherhood as a Sociocultural Institution. In: Pedagogy: Scientific 

and Theoretical Journal, 9, 3–16 (in Russ.).
5.	 Lykova, I. A., Mayer, A. A. & Voinova, A. A. (2023). Study of Family Education Traditions. In: 

Management of Preschool Educational Institution, 2, 65–84 (in Russ.).
6.	 Lykova, I. A., Mayer, A. A., Voinova, A. A., Mashkova, D. V. & Lupina, I. V. (2023). The Relationship 

Between Traditions and Values of Family Education (Diagnostic Complex and Research Results). In: 
Higher Education Today, 1, 80–89 (in Russ.).

7.	 Kondrashova, V. S. (2023). Fostering Family Values in Students of the Digital Generation. In: Substantive 
and Procedural Aspects of Modern Education: Materials of the V International Scientific and Practical 
Conference (Astrakhan, February 24, 2023). Astrakhan: Astrakhan State University named after 
V. N. Tatishchev, pp. 105–108 (in Russ.).

8.	 Dzhafarova, A. G. & Lapteva, E. V. (2021). Students’ Attitudes Toward the Institution of Family and 
Family Values. In: Vestnik of Tver State Technical University. Series: Social Sciences and Humanities, 1 (24), 
67–72. DOI: 10.46573/2409-1391-2021-1-67-72 (in Russ.).

9.	 Tsurkan, A. A. (2022). Formation of Family Values in Students Under the Influence of Their Future 
Profession. In: Youth Innovation Bulletin, 11 (1), 586–589 (in Russ.).

10.	 Borodina, E. N. (2013). Pedagogical Conditions for the Formation of Traditional Spiritual and Moral 
Family Values in High School Students. In: Modern Problems of Science and Education, 6. URL: https://
science-education.ru/ru/article/view?id=11684 (accessed: 07.05.2025).

11.	 Volot, N. V. (2022). Experience of Forming Family Values in Adolescents in Modern Russian Education. 
In: New Person in a New Society: Problems of Socialization, Resources for the Development of the 
Individual and the Team: Proceedings of the All-Russian Scientific and Practical Conference Dedicated to 
the 100th Anniversary of the Pioneer Organization (Kostroma, March 17–18, 2022). Kostroma: Kostroma 
State University publ., pp. 118–123 (in Russ.).

12.	 Groshev, N. B. & Filippov, A. N. (2020). Pedagogical Support of Students of Theological Seminaries 
as a Condition for the Formation of Moral Guidelines (Using the Value of Family Relationships as an 
Example). In: Modern Humanities Success, 1, 81–86 (in Russ.).

13.	 Trunina, O. K. (2015). Formation of Concepts of Family Values in Orthodox Culture Lessons. In: 
St. Tikhon’s University Review. Pedagogy. Psychology, 2 (37), 98–105 (in Russ.).

14.	 Potapovskaya, O. M. (2011). Value Priorities of Family Education in Russia. In: St. Tikhon’s University 
Review. Pedagogy. Psychology, 1, 110–138 (in Russ.).

15.	 Aigumova, Z. I. (2022). Family Values of Modern Youth (Based on a Study of Students of a Pedagogical 
University). In: Problems of Modern Education, 4, 41–55. DOI: 10.31862/2218-8711-2022-4-41-55 
(in Russ.).

16.	 Bolotova, S. R. (2005). Dynamics of Family Values in the Minds of Student Youth: On Study of Khabarovsk 
Universities: [dissertation]. Khabarovsk (in Russ.).

17.	 Ibragimova, L. A. & Mekhdieva, I. D. (2023). Family Values in the Views of Modern Students. In: Values 
and Meanings, 6 (88), 120–123. DOI: 10.24412/2071-6427-2023-6-120-133 (in Russ.).

18.	 Glushkova, E. A. (2011). The Role of the Modern Russian Family in the Formation and Preservation of 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

119

Social Values: [dissertation]. Chita (in Russ.).
19.	 Loginova, A. A. (2023). Formation of Patriotic Culture and Patriotic Family Values among Students of 

Higher Education Institutions. In: Pedagogy and Psychology of the Family: Collection of Materials from the 
VIII International Scientific and Practical Conference (Samara, February 25, 2022). Saratov: Amirit publ., 
139–145 (in Russ.).

20.	 Akutina, S. P. (2009). On the Problem of Classification of Family Spiritual and Moral Values. In: Izvestia: 
Herzen University Journal of Humanities & Sciences, 94, 9–15 (in Russ.).

21.	 Belyaeva, A. B. (2008). Traditional Family Values. In: Tambov University Review. Series: Humanities, 
11 (67), 170–175 (in Russ.).

22.	 Gurdjiyan, M. V. (2016). Traditional Family in Modern Russian Society. In: Society: Philosophy, History, 
Culture, 4, 41–43 (in Russ.).

23.	 Sviridova, I. D. & Basharina, S. M. (2023). Practice of Forming Family Values among Students and Young 
People. In: Russian Family in Everyday Life: Horizons of Well-Being: Proceedings of the XXI International 
Congress (Moscow, May 19, 2023). Moscow: Russian State Social University publ., pp. 130–135.

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРАХ
Рачковская Надежда Александровна (г. Москва) – доктор педагогических наук, профессор, профессор 
кафедры педагогики и современных образовательных технологий Государственного университета 
просвещения; e-mail: nad1606@yandex.ru; ORCID: 0000-0002-7142-6661
Сморчкова Валентина Петровна (г. Москва) – доктор педагогических наук, доцент, профессор кафе-
дры безопасности жизнедеятельности Государственного университета просвещения;
e-mail: valenta-sm@rambler.ru; ORCID: 0000-0002-6123-9168
Михалкин Николай Васильевич (г. Москва) – доктор философских наук, профессор, заведующий ка-
федрой социально-гуманитарных дисциплин Московского государственного психолого-педагогиче-
ского университета; 
e-mail: fafnir85@yandex.ru; ORCID: 0000-0002-0145-1431
Беркут Виктор Петрович (г. Балашиха) – доктор философских наук, профессор, профессор кафедры 
военно-политической работы Военной академии Ракетных войск стратегического назначения имени 
Петра Великого Министерства обороны Российской Федерации;
e-mail: v_berkut@mail.ru; ORCID: 0009-0000-2759-4732

INFORMATION ABOUT THE AUTHORS
Nadezhda A. Rachkovskaya – Dr. Sci (Pedagogy), Prof., Prof., Department of Pedagogy and Modern 
Educational Technologies, Federal State University of Education;
e-mail: nad1606@yandex.ru; ORCID: 0000-0002-7142-6661
Valentina P. Smorchkova (Moscow) – Dr. Sci. (Pedagogy), Ass. Prof., Prof., Department of Life Safety, Federal 
State University of Education;
e-mail: valenta-sm@rambler.ru; ORCID: 0000-0002-6123-9168
Nikolai V. Mikhalkin (Moscow) – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Head of the Department of Social Sciences and 
Humanities, Moscow State University of Psychology and Education;
e-mail: fafnir85@yandex.ru; ORCID: 0000-0002-0145-1431
Viktor P. Berkut (Balashikha) – Dr. Sci. (Philosophy), Prof., Prof., Department of Military-Political Work, 
Peter the Great Military Academy of the Strategic Missile Forces;
e-mail: v_berkut@mail.ru; ORCID: 0009-0000-2759-4732



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

120

Научная статья
УДК 101:316.3:004
DOI: 10.18384/2949-5148-2025-4-120-130

МОДУСЫ ДЕГУМАНИЗАЦИИ ЦИФРОВОГО ОБЩЕСТВА

Татаров В. Ю.
Тверской государственный технический университет, г. Тверь, Российская Федерация 
e-mail: tatarovvyu@mail.ru

Поступила в редакцию 17.12.2024 
После доработки 22.01.2025 

Принята к публикации 12.02.2025 
Аннотация
Цель. Выявить условия превращения алгоритмизации, под которой понимается один из процес-
сов онтогенеза цифрового общества, в бесчеловечный социально-технологический процесс.
Процедура и методы. Исследование базируется на междисциплинарном и деятельностном под-
ходах как двух социально-философских объяснительных принципах. В качестве основного ме-
тода используется системный анализ, который применяется в комбинации с общенаучным ин-
струментарием. 
Результаты. Установлено, что процесс алгоритмизации, неотделимый в условиях капиталистиче-
ской системы от процесса коммерциализации и взаимно стимулируемый им, оказывается наряду 
с ним модусом дегуманизации цифрового общества.
Теоретическая и/или практическая значимость. Результаты исследования позволяют осмыслить 
новые уровни отчуждения, возникшие в эпоху позднего капитализма, и стимулируют усилия по 
дальнейшему изучению и концептуализации постоянно меняющихся способов дегуманизации 
общества.

Ключевые слова: алгоритмизация, коммерциализация, модусы дегуманизации, отчуждение, 
праксис, цифровое общество

Для цитирования: 
Татаров В. Ю. Модусы дегуманизации цифрового общества // Современные философские иссле-
дования. 2025. № 4. С. 120–130. https://doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-120-130.

Original research article

MODES DEHUMANIZING DIGITAL SOCIETY

V. Tatarov
Tver State Technical University, Tver, Russian Federation 
e-mail: tatarovvyu@mail.ru

Received by the editorial office 17.12.2024
Revised by the author 22.01.2025

Accepted for publication 12.02.2025
Abstract
Aim. To identify the conditions for the transformation of algorithmizing which is understood as one of 
the processes of the ontogenesis of digital society into an inhuman socio-technological process.
Methodology. The research is based on interdisciplinary and activity-based approaches as two social-
philosophical explanatory principles. The main method used is systems analysis, which is applied in 
combination with general scientific tools.

1

© CC BY Татаров В. Ю., 2025.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

121

Results. It is established that the process of algorithmizing, which in the conditions of the capitalist 
system is inseparable from the process of commercialization and mutually stimulated by it, turns out to 
be, along with it, a mode dehumanizing digital society.
Research implications. The results of the research make it possible to understand new levels of alien-
ation, which arose in the era of late capitalism, and stimulate efforts to further explore and conceptual-
ize the ever-changing modes of dehumanizing society.

Keywords: algorithmization, commercialization, modes of dehumanization, alienation, praxis, digital 
society 

For citation:
Tatarov, V. Yu. (2025). Modes Dehumanizing Digital Society. In: Contemporary Philosophical Research, 
4, pp. 120–130. https://doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-120-130.

Введение

Последние десятилетия капиталистиче-
ская система демонстрирует необычайную 
гибкость и адаптацию к технологическим 
изменениям. На данном этапе социально-
экономического развития наблюдается 
беспрецедентная самотрансформация ка-
питализма посредством его диалектиче-
ского взаимодействия с цифровыми тех-
нологиями, функционирующими на базе 
компьютерных алгоритмов.

Процесс алгоритмизации, т. е. проекти-
рования алгоритмов и алгоритмических 
систем и их интеграции во все сферы со-
циальной жизни, можно рассматривать 
в двух аспектах – инфраструктурном и 
трансформирующем. В первом аспекте ал-
горитмизация выступает одним из процес-
сов функционирования технологической 
инфраструктуры цифрового общества – 
стержневым по отношению к процессам 
сетевизации, платформизации и датифи-
кации, во втором – как процесс преобра-
зования реальности в исполняемые коды 
программного обеспечения. С информаци-
онной точки зрения алгоритмизация пред-
ставляет собой процесс генерации и обра-
ботки данных посредством компьютерных 
контекстно зависимых эпистемических 
процедур. Хотя процессы функциониро-
вания технологической инфраструктуры 
цифрового общества происходят син-
хронно, «поддерживают и усиливают друг 
друга» [1, с. 135], именно алгоритмизация 
оказывается среди них стержневым или 

базовым процессом. Алгоритмы не толь-
ко обеспечивают функционирование всех 
инфраструктурных элементов цифровой 
социотехнической системы, но и выполня-
ют преобразование аналоговых данных в 
цифровые биты. 

Начиная с первой половины 2010-х гг. 
происходит резкая интенсификация алго-
ритмизации. В процессах появившегося 
в это время глубокого машинного обуче-
ния (Deep Machine Learning) одни алго-
ритмы стали проектировать другие алго-
ритмы, комбинируя средовые входные 
данные с апостериорными инструкциями, 
что, согласно британскому исследователю 
Л. Паризи, соответствует кибернетике вто-
рого порядка – открытому механизму об-
ратной связи [2, p. 129].

Процесс онтогенеза цифрового обще-
ства как интеграция цифровых техно-
логий во все сферы социальной жизни 
осуществляется посредством алгоритми-
ческого преобразования социальной ре-
альности в цифровую социотехническую 
систему. Он является глубоко рекурсив-
ным: эксплицитные и имплицитные мо-
дели социального вписываются в проек-
тируемые алгоритмы, а затем повторно 
применяются к социальным феноменам. 
Алгоритмы искусственного интеллекта 
(далее – ИИ) представляют собой продукт 
гомогенного слияния технологической 
логики с социально-экономической логи-
кой производства прибавочной стоимо-
сти, что позволило британскому филосо-
фу Н. Лэнду говорить о «телеологической 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

122

идентичности капитализма и искусствен-
ного интеллекта» [цит. по: 3, p. 156].

Экономика является частью общества, 
и экономические отношения рассматри-
ваются в социально-философской лите-
ратуре как частный случай социальных 
отношений. Вместе с тем капитализм 
имеет тенденцию проникать в неэконо-
мические социальные отношения, подчи-
няя управляющие ими принципы логике 
максимизации прибыли, что на совре-
менном этапе характерно для политики 
неолиберализма. Неолиберализм можно 
рассматривать и как политическую ра-
циональность, как эпистему социально-
го, распространяющую капиталистиче-
скую логику на неэкономические сферы 
общества, и как рыночный проект – как 
коммерциализацию и коммодификацию 
этих сфер. Неолиберализм, по мнению 
швейцарского исследователя Ф. Ларуффа, 
пытается уничтожить диалектическое 
понимание отношений между социаль-
ным и экономическим, переосмысливая 
социальное «изнутри инструменталь-
ной рациональности капиталистических 
рынков», в результате чего согласование 
целей социальной и рыночной сфер «ста-
новится технократическим вопросом» [4, 
p. 148, 156].

Неолиберальный экспансионизм «не-
компенсированного капитализма» реали-
зуется в социальном «кибернетическом» 
процессе «в цепи позитивных обратных 
связей», посредством которых коммерци-
ализация и индустриализация (со всё бо-
лее увеличивающейся плотностью ИИ в 
технологиях) взаимно стимулируют друг 
друга. По мере своего усиления эта цепь 
становится всё более автономной, или 
автоматизированной [5, p. 34, 36]. Петли 
позитивной обратной связи, имманент-
ные кибернетике второго порядка, выво-
дят социальные и технические системы из 
равновесия.

Кибернетика второго порядка  
и телеологическая тождественность  

капитала и искусственного интеллекта

Австрийский философ и математик 
К. Гёдель в 1931 г. доказал существова-
ние неразрешимых пропозиций внутри 
формальных аксиоматических систем. 
Истинность таких пропозиций не может 
быть верифицирована аксиоматическим 
методом, поскольку это требует добавле-
ния нового набора аксиом к исходным. 
Вскоре английский математик А. Тьюринг 
также столкнулся с проблемой неполно-
ты аксиоматического метода при попытке 
формализовать концепции алгоритма и 
исчисления с помощью мысленного экспе-
римента (гипотетической вычислительной 
машины). Машина Тьюринга продемон-
стрировала, что исчислимыми являются 
только те задачи, которые можно решить 
с помощью аксиоматического метода, и 
напротив, те пропозиции, которые нельзя 
решить при помощи аксиоматического ме-
тода, остаются неисчислимыми. «Тьюринг 
показал, что есть пределы того, что можно 
вычислить, поскольку существуют функ-
ции, которые можно назвать алгоритми-
чески неразрешимыми» [6]. Благодаря не-
полноте и неисчислимости, свойственным 
пропозициям когнитивных систем, вычис-
лительная аксиоматика становится «от-
крытой», а вычислительный формализм – 
«контингентным» [6].

После так называемой зимы ИИ в кон-
це 1980-х–1990-х гг. начинается широкое 
распространение алгоритмов нового по-
коления – интерактивных, самоадапти-
рующихся, обучающихся методом проб и 
ошибок на неопределённой или неполной 
информации. В то время как в алгоритме 
Тьюринга исчисление достигает своего 
предела и останавливается, в интерак-
тивном алгоритме оно не прекращается, 
поскольку предел исчисления (в том чис-
ле предел чистого разума и его телеоло-
гической конечности) трансформирует-
ся: «он становится добавлением новых и 
максимально неизвестных алгоритмиче-
ских частей к имеющему место курсу вы-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

123

числительной обработки». Эти части, или 
алгоритмические последовательности, не-
прерывно увеличиваются в объёме за счёт 
обратной связи с окружающей средой и 
стремятся занять место запрограммиро-
ванной инструкции, тем самым «необрати-
мо преобразуя заданный конечный набор 
правил» [2, p. 133]. Если вычислительный 
механизм, базирующийся на априорных 
инструкциях, концептуализированный в 
машине Тьюринга, отсылает к кибернети-
ке первого порядка с её закрытой систе-
мой обратной связи, то представленная 
интерактивной парадигмой комбинация 
входных данных окружающей среды и 
апостериорных инструкций соответству-
ет открытой системе обратной связи, т. е. 
кибернетике второго порядка. Новые, 
посттьюринговские, модели ИИ радикаль-
но отличаются от предшествующих им де-
дуктивных моделей: немонотонная логика 
глубокого машинного обучения не стре-
мится к устранению неопределённости, но 
вместо этого генерирует гипотетический 
ответ на неизвестное [7]. В силу этой нео-
пределённости вычислительные системы с 
открытой петлёй обратной связи в извест-
ной степени оказываются вне человеческо-
го контроля и управления. 

Не только кибернетический механизм 
вычисления, но и социальный механизм 
технико-экономического прогресса мо-
делируется как неконтролируемая пет-
ля обратной связи. Комментируя тезис о 
телеологической тождественности капи-
тализма и ИИ, П. Макдугалд отмечает, что 
автономно и динамически расширяющая-
ся экспансия капитала представляет собой 
«кибернетический выход из-под контроля 
par excellence» в соответствии с формулой 
К. Маркса Д – Т – Д’ (сокращается до фор-
мулы Д – Д’). В имманентной этой экспан-
сии взаимозависимости технологической 
модернизации и экономического прогресса 
рынок выступает как своего рода распреде-
лённая вычислительная машина, рассчиты-
вающая цены и генерирующая коллектив-
ный интеллект. Рынок как таковой – это 
некая форма «искусственного сверхинтел-

лекта», которая возникла задолго до того, 
как был изобретён компьютер1.

Однако, несмотря на то что ИИ не 
только присвоен, но и конституирован 
капиталом, он обладает собственной, тех-
нологической логикой. Хотя процессы 
коммерциализации и алгоритмизации 
тесно переплетены друг с другом, исследо-
вание последнего не может быть сведено 
к вопросам экономики и рынка. В соци-
альном контексте ИИ имеет с капиталом 
избирательное сродство и, как покажет 
дальнейшее исследование, является фун-
даментально дегуманизированным.

Симулятивная парадигма  
и нечеловеческий интеллект

История алгоритмической культуры и 
попыток механизации мышления насчи-
тывает три тысячи лет. Так, исследователи 
усматривают определённое когнитивное 
сходство между алгоритмическим ритуа-
лом Агничаяны и методами исчисления 
европейских философов и математиков 
XVII–VIII столетий [8, p. 26–27]. В первой 
половине XX в. происходит некое переос-
мысление цели механизации разума: в то 
время как, например, Г.  Лейбниц с помо-
щью своей «универсальной характеристи-
ки» стремился продемонстрировать, что 
понятиями можно оперировать строго фор-
мально, первый философ искусственного 
интеллекта А. Тьюринг хотел показать, что 
человеческое мышление в принципе явля-
ется механическим. По Тьюрингу, челове-
ка в процессе исчисления действительного 
числа можно сравнить с вычислительной 
машиной, выполняющей только конечное 
число условий. Главное же оправдание ис-
пользования вычислительной машины (а 
следовательно, и отличие её от человека) 
состоит в том, что «человеческая память не-
избежно ограничена» [9, p. 59]. 

Комментируя концептуальную связь 
между проектами Лейбница и Тьюринга, 

1	 MacDougald P. Accelerationism, Left and Right 
[Электронный ресурс]. URL: https://pmacdougald.
wordpress.com/2016/04/14/accelerationism-left-and-
right/ (дата обращения: 15.12.2024).



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

124

британский исследователь Б. Фази назы-
вает «симулятивной парадигмой» пред-
ставления теоретиков когнитивизма, ос-
нованные на стремлении воспроизвести 
человека в машине или машину в человеке 
и сделать вычисление с онтоэпистемоло-
гической точки зрения более близким к 
биологическому и социальному к измере-
нию жизни [10, p. 814]. В этой парадигме 
гуманизация машины и механизация чело-
века предполагают друг друга и идут рука 
об руку. В своих попытках очеловечить 
машину когнитивисты стремятся сделать 
либо формализм более эмпирическим, 
либо эмпирическое более формальным, 
достигая максимальной реализации этого 
стремления в концепции интерактивной 
вычислительной машины: в кибернетике 
второго порядка алгоритмические прави-
ла дополняются данными окружающей 
среды, «чтобы привнести телесность и со-
циальность “реального мира” ... в его вы-
числительную репрезентацию» [10, p. 820]. 
Это позволяет процессу алгоритмизации 
общества прийти в соответствие с тенден-
цией неолиберального рынка проникать во 
все сферы общественной и личной жизни. 
Алгоритмы когнитивного и аффективного 
капитала предоставляют технологическим 
компаниям беспрецедентные возмож-
ности проникновения в самые сокровен-
ные уголки повседневной жизни, во все 
аспекты человеческого существования и 
преобразования нерыночных социальных 
практик в новые источники стоимости, 
конструируя самого субъекта как самоин-
вестирующийся человеческий капитал. 

По мнению Б. Фази, симулятивная пара-
дигма «скрывает» онтоэпистемологическое 
несоответствие между жизнью и машина-
ми, для описания которого исследователь 
заимствует из философии науки термин 
«несоизмеримость» (incommensurability). 
Речь идёт о несоизмеримости между аб-
страктными операциями человека и вы-
числительного агента, между тем, как 
люди моделируют реальность, и тем, как 
то же самое выполняют вычислительные 
машины. Способ, которым программа из-
влекает, организует и обобщает информа-

цию «для формирования желаемой “кон-
цепции” – или, согласно вычислительной 
терминологии, желаемой выходной репре-
зентации нуля – является полностью и ис-
ключительно вычислительным» [11, p. 66].

Вычислительный способ обработки ин-
формации отличается от человеческого 
мышления своей предельной дискретно-
стью и является исключительно формаль-
но-логическим, или, точнее, логико-ма-
тематическим, в то время как последнему 
свойственны дискретно-континуальная 
обработка информации и использование 
наряду с формальной логикой диалекти-
ки. Как отмечает франко-аргентинский 
философ М. Бенасайяг, исчисление ха-
рактеризуются «цифровым округлением», 
которое «вырезает» фрагменты модели-
руемой реальности, т. е. дискретизирует 
сложный и глубокий континуум на коли-
чественные единичные элементы, моде-
лируемые как нули и единицы. Согласно 
этому способу репрезентации, всё должно 
быть «мыслимо» в соответствии с дискрет-
ными единицами, идентифицируемыми 
только количественно. Это означает, что 
всё то, что не может уловить цифровое 
округление (например, возникающие 
при измерении флуктуации, связанные с 
«континуальной размытостью» жизни), 
непосредственно теряется [12]. Несмотря 
на то, что исчисление включает в себя не-
исчислимое, аутопоэтически актуализи-
руемое в кибернетике второго порядка, 
имманентная вычислительному процессу 
алгоритмическая логика стремится скорее 
разрешить противоречие, чем диалектиче-
ски его экстраполировать. Она в извест-
ной степени оказывает детерминирующее 
влияние на изначально диалектические 
по своей природе социальные отношения. 
Поэтому интегрированный в эти отноше-
ния вычислительный способ обработки 
данных осуществляет перепроектирование 
оппозиции социального и технического в 
нелинейный поток искусственной соци-
альности, в процессе появления которой 
диалектические отношения между тем и 
другим постепенно вытесняются маши-
низмом, растворяющим общество в маши-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

125

нах и одновременно детерриториализую-
щим машины на руинах общества [5, p. 81].

По сравнению с человеческим способом 
рассуждения автоматизированным фор-
мам «мышления», которые порождены 
исчислением, свойственны «другой поря-
док понимаемости» [10, p. 821] и «другой 
вид абстракции» [11, p. 61–65]. Поэтому 
при взаимодействии человека и машины 
между коммуникатором и получателем 
сообщения отсутствует общий опыт, об-
щая феноменологическая или экзистен-
циальная основа [11, p. 66]. Обладающие 
квазиавтономией в принятии решений 
алгоритмы глубокого обучения становятся 
всё более автономными агентами ИИ – всё 
менее зависимыми от феноменологиче-
ской основы человека. Двойная автономия 
новейших форм искусственного мышле-
ния – когда «не только выходные, но и 
обучающие входные данные в некоторой 
степени независимы от человеческих зна-
ний», – позволяет говорить, с точки зрения 
несоизмеримости, о присутствии в этих 
формах «нечеловеческого или негуманно-
го интеллекта» [11, p. 68–69]. По словам 
Л. Паризи, эти формы инструментального 
разума «отсылают к возникновению ново-
го чужеродного способа мышления» (new 
alien mode of thought), который может по-
рождать реальности, никак не связанные с 
жизнью и органической мыслью [2, p. 136].

Бесчеловечность искусственного 
интеллекта как отчуждённой 

социальной силы

Однако сам по себе онтоэпистемологи-
ческий подход, применяемый к анализу 
взаимодействия человека и машины, не 
позволяет определить содержание кате-
горий «нечеловеческий» (non-human) и 
«бесчеловечный» (inhuman) в социальном 
контексте. В чём состоит различие между 
этими категориями? Являются ли алгорит-
мы агентами «бесчеловечного интеллекта» 
при условии, что они функционируют как 
инфраструктурные элементы цифровой 
социотехнической системы, и если да, то 
в каком смысле их «интеллект» бесчело-

вечен? Ответить на эти вопросы под силу 
только марксистской социально-философ-
ской теории, в рамках которой всё, что им-
манентно человеку как таковому, всё, что 
производится им (в том числе и техноло-
гии), рассматривается как имеющее соци-
альную природу и никогда не должно рас-
сматриваться вне социального контекста.

Уже в своих ранних работах К. Маркс 
сформулировал основополагающую идею 
своей философской системы, что уни-
версальным способом существования 
человека и общества выступает труд как 
сознательная преобразующая субъект-
объектная продуктивная деятельность, 
которую немецкий философ отождествля-
ет с древнегреческим «праксисом» (πρᾶξις, 
Praxis) – деятельностью свободных людей. 
В развёрнутой интерпретации Маркса 
праксис – это свойственная только чело-
веку социально-индивидуальная актив-
ность, свободная от давления какой-либо 
естественной необходимости и внешней 
целесообразности, направленная на удов-
летворение его всесторонних потребно-
стей и имеющая самоцелью выявление 
его творческих способностей как некой 
тотальности их предшествующего истори-
ческого развития [13, с. 476]. Реализуясь 
в процессах производства и потребления 
материального или идеального объекта, 
праксис опредмечивает и распредмечива-
ет, экстериоризирует и интериоризирует 
человеческую сущность. Как воплощение 
человеческого бытия предмет праксиса 
оказывается интерсубъективным посред-
ником межличностных отношений – фор-
мой отношения человека к другому че-
ловеку и объектному миру, социального 
отношения человека к человеку, приро-
де и объектам материальной и духовной 
культуры. По мнению отечественного ис-
следователя П. Н. Кондрашова, «праксис 
мыслится Марксом как родовая сущность 
человека» [14], в процессе осуществления 
которой люди производят социальную 
связь, постоянно модифицирующуюся в 
ходе исторического процесса.

В исторической реальности праксис, а 
следовательно, и социальное отношение 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

126

человека к человеку, природному миру 
и миру культуры выступают в превра-
щённых, отчуждённых формах и моди-
фикациях. Марксистская концепция от-
чуждения базируется на различии между 
инвариантной сущностью (Wesen) че-
ловека и общества и их реальным суще-
ствованием (Existenz), между тем, чем они 
являются потенциально, и тем, что они 
представляют собой в действительности. 
Потенциально праксис существует как 
свободная самоцелевая социально-инди-
видуальная человеческая активность, ко-
торая в исторической действительности 
в условиях капиталистического способа 
производства реализуется в своей самоот-
чуждённой форме, в форме абстрактного 
труда, как подчинённая внешним целям 
инструментально-операциональная дея-
тельность. Комментируя английский пере-
вод первого тома «Капитала», Ф. Энгельс 
отмечает, что английский язык термино-
логически различает два аспекта, или две 
формы, труда. «Труд, качественно опреде-
лённый, создающий потребительные стои-
мости, называется work в противополож-
ность labour; труд, создающий стоимость 
и измеряемый лишь количественно, назы-
вается labour в противоположность work» 
[15, с. 56]. В количественном измерении 
труда присутствует отношение безразли-
чия к качественной определённости про-
изводимых вещей и индивидуальности их 
производителя.

П. Н. Кондрашов, много лет зани-
мавшийся исследованием философии 
К. Маркса, обращает внимание на то, что в 
текстах немецкого философа имплицитно 
проводится различие между диалектиче-
ски взаимосвязанными категориями чело-
веческого / нечеловеческого и человечно-
го / бесчеловечного. Все индивидуальные 
практики и социальные системы, незави-
симо от их исторических модификаций, 
с онтологической точки зрения являются 
человеческими, но в определённом акси-
ологическом измерении они могут вос-
приниматься как достойные человека или 
недостойные его, как, соответственно, че-
ловечные или бесчеловечные. Например, 

все формы отчуждённой человеческой де-
ятельности и капиталистическое общество 
как превращённая форма социального 
бытия в ценностном измерении, с марк-
систской точки зрения, оказываются бес-
человечными, тогда как общество, в кото-
ром происходит подлинное возвращение 
человека к самому себе как человеку со-
циальному, т. е. общество коммунистиче-
ское, является по-настоящему гуманным. 
Природа бесчеловечного открывается в 
реализации человеческой субъективности 
и социальности посредством превращён-
ной формы субъект-объектного взаимо-
действия и отношения: бесчеловечность 
мыслится как безразличное, равнодушное, 
неэмпатическое отношение человека к ре-
альности [14]. В отчуждённой форме прак-
сиса, согласно Марксу, человеческая сущ-
ность экстериоризирована бесчеловечным 
способом, в противоположность самой 
себе [16, с. 626]. Так, в гегелевской спеку-
лятивной логике как чисто интеллекту-
альной деятельности, противопоставлен-
ной тотальности человеческого праксиса, 
мышление превращается в «совершенно 
равнодушную ко всякой действительной 
определённости» недействительную сущ-
ность субъекта и объекта – «отчуждённое, 
а поэтому абстрагирующее от природы и 
от действительного человека» бесчеловеч-
ное мышление [16, с. 625].

Однако в реальности не существует ни 
чисто идеальных, ни чисто материаль-
ных форм праксиса: любая умственная 
деятельность, даже самая абстрактная, 
осуществляется посредством материаль-
ного головного мозга, образуя синапсы – 
контакты между его нейронами, а всякая 
чувственная практика предполагает ин-
теллектуальную активность в виде целе-
полагания. В своей тотальности праксис 
представляет собой диалектический син-
тез материальной и духовной, чувственной 
и интеллектуальной, внешней и внутрен-
ней форм человеческой активности, соот-
ношение которых динамически меняется 
на каждом этапе социального онтогенеза. 
Тем не менее даже в условиях цифровиза-
ции и медиатизации, когда идеальная со-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

127

ставляющая постепенно увеличивается, 
материальное продолжает оставаться де-
терминирующей основой идеального, его 
реальным базисом (Unterbau).

В силу диалектического единства, в 
котором протекают внешняя и внутрен-
няя, практическая и умственная формы 
деятельности, они имеют идентичную об-
щую динамическую структуру [17, с. 79], 
включающую в себя следующие элемен-
ты: субъект, объект, их взаимодействие, 
потребность, целеполагающая установка, 
средство, или инструмент, деятельности 
и её результат [14]. При передаче вычис-
лительным машинам интеллектуальных 
функций от тотальности умственной де-
ятельности отделяются в их экстерио-
ризированных формах мыслительные 
операции, относящиеся в структуре чело-
веческого праксиса к инструментальному 
элементу. Как отмечает отечественный 
философ и психолог А. Н. Леонтьев, эти 
операции «суть только способы, средства 
мышления, а не само мышление» [17, с. 38].

В отличие от человека – единственного 
субъекта мыслительной деятельности, по-
нимаемой как двустороннее субъект-объ-
ектное движение сознания, – не обладаю-
щие сознанием вычислительные машины 
«не умеют проходить этого пути в целом». 
Они «не руководствуются мотивами, не 
управляются потребностью», в их абстра-
гированных от человека и природы про-
цессах «потребность... не опредмечивает 
себя»1. То, что они выполняют, «не имеет 
для них смысла». Они не способны осозна-
вать цели и целеполагать, а могут только 
«следовать условиям», т. е. выполнять опе-
рации – «как бы “отслаивающиеся” из жи-
вой субъективной и пристрастной мысли-
тельной деятельности человека процессы» 
[18]. Видимая целенаправленность таких 
процессов, выполняемых агентами ИИ, в 
том числе и самообучающимися алгорит-
мами, не является генетически имманент-
ной, поскольку к их выполнению и само-
обучению они предопределены человеком 
и служат воплощением его цели.
1	 Леонтьев А. Н. Лекции по общей психологии. М.: 

Смысл, 2001. 511 с.

В условиях капиталистической социаль-
ной системы, т. е. доминирования частной 
собственности на средства производства, 
коммерциализации и коммодификации 
социальных отношений, взаимный обмен 
человеческой деятельностью в процессах 
опредмечивания и распредмечивания, 
связывающих людей в социальную то-
тальность, протекает преимущественно 
в форме товарно-денежных отношений. 
Социальные отношения оказываются ин-
вертированными: межличностные, интер-
субъективные отношения принимают вид 
товарных отношений, в которых персо-
нифицируются вещи и овещняются лица 
[15, с. 83, 124]. Социальная инверсия пред-
полагает телеологическую и субъект-объ-
ектную инверсию праксиса. Вместо удов-
летворения всесторонних потребностей и 
свободной реализации универсальных по-
тенций конечной целью человеческой де-
ятельности оказываются удовлетворение 
физических потребностей и вынужденная 
реализация её парциальных функций [13, 
с. 101; 16, с. 564–567]. Эти функции соот-
ветствуют отдельным операциям, вклю-
чённым в систему действий отчуждённой 
опосредствующей деятельности, – процес-
сам, подчинённым оперированию «некой 
сущности, находящейся вне человека и над 
человеком» [19, с. 18]. Как независимая 
от него и подчиняющая его себе сила, эта 
сущность в своём персонифицированном 
виде оказывается субъектом абстрактной 
деятельности и движения в ней того отно-
шения к реальности, которое выражается 
меновой стоимостью. В инвертированном 
товарно-денежном обращении (Д – Т – Д) 
стоимость становится субъектом неко-
торого процесса: перетекая из денежной 
формы (Д) в товарную (Т) и обратно, она 
в собственном движении постоянно при-
соединяет к себе прибавочную стоимость, 
т. е. становится самовозрастающей стои-
мостью, капиталом. Следовательно, этот 
процесс описывается формулой Д – Т – Д’ 
(где Д’ – выраженная в деньгах стоимость 
с учётом полученного приращения). Если 
простое товарно-денежное обращение (Т – 
Д – Т) служит средством для достижения 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

128

внешней по отношению к нему цели, то 
обращение денег в виде капитала есть са-
моцель бесконечного процесса, в котором 
стоимость выступает как «саморазвиваю-
щаяся», «самодвижущаяся субстанция», 
превратившись в «автоматически действу-
ющий субъект» [15, с. 157–165]. Поскольку 
в инвертированном товарно-денежном об-
ращении товар играет роль лишь посред-
ника рыночного обмена, соответствующий 
элемент (Т) во всеобщей формуле капита-
ла можно опустить и свести его к краткому 
выражению Д – Д’, «деньги, порождающие 
деньги» [15, с. 166].

В последнее десятилетие происходит 
беспрецедентное самоувеличение капи-
тализации крупнейших технологических 
компаний (Big Tech), сопровождающее про-
цесс формирования гигантского массива 
данных (Big Data), экспоненциальный рост 
которых осуществляется в ходе трансфор-
мации технокапитализма в его наиболее 
радикальную форму – капитализм искус-
ственного интеллекта. В ряде исследований 
данные концептуализурются как различные 
формы капитала: во-первых, «данные – это 
сырьё – постоянный капитал, который не-
обходим для производства товаров», т. е. 
различных информационных продуктов и 
услуг; во-вторых, «данные – это товар, про-
дукт цифрового труда людей, взаимодей-
ствующих с приложениями и услугами» [20, 
p. 730]. По мнению британского исследова-
теля П. Вердегема, технологические гиганты 
запускают информационные продукты не 
ради получения дохода, а ради производ-
ства данных, монетизируемых впоследствии 
посредством различных продуктов и услуг 
[20, p. 730–731]. В алгоритмическом про-
цессинге вследствие энтропийного преоб-
разования информации выходные данные 
(товар) всегда превышают по своему объёму 
входные данные (сырьё). Поэтому само по 
себе выполнение алгоритмами каких-либо 
операций, например в процессе извлечения 
данных или их анализа, генерирует новые 
данные, и этот технологический цикл, в ко-
тором данные порождают другие данные, 
повторяется бесконечно. В силу их абстракт-
ной количественной природы, которая род-

нит их со стоимостью и деньгами, цифровые 
данные являются одним из универсальных 
посредников рыночного обмена.

В условиях реификации и фетишизма 
социальных отношений потенции родо-
вой сущности человека оказываются спец-
ифическими медиациями социального 
метаболизма. Персонифицируясь в виде 
капитала, денег, науки, технологий обще-
го назначения (GPT) и других социаль-
ных фетишей, они трансформируются в 
особые, не зависящие от индивидов, от-
чуждённые и отчуждающие силы. В этих 
условиях неизбежно возникает то опроки-
дывание субъект-объектных отношений, в 
результате которого не индивид оказыва-
ется субъектом всеобщих сил и способно-
стей, а, напротив, эти силы и способности 
сами выступают в роли субъекта, диктую-
щего каждому индивиду способы социаль-
ной практики.

В одну из таких автономных от ин-
дивидов и доминирующих над ними со-
циальных сил превращается потенциал 
человеческих знаний и когнитивных спо-
собностей, именуемый «социальным моз-
гом», когда в процессе поглощения капита-
лом его элементы переходят под контроль 
«всеобщего интеллекта». Его частным слу-
чаем является ИИ, который служит реали-
зацией человеческих знаний и когнитив-
ных способностей в адекватных капиталу 
средствах производства путём преобразо-
вания (особой экстериоризации) знаний 
в цифровые данные, а способностей – в 
системы вычислительных операций. 
Другими словами, капитал постоянно «вы-
резает и эмулирует аспекты социального 
мозга, реализуя их в машинах и добавляя 
их к всеобщему интеллекту» [3, p. 64]. Так 
ИИ, агентами которого сегодня являются 
интерактивные и самопрограммирующие-
ся алгоритмы, оказывается бесчеловечной 
социальной силой, обесчеловечивающей 
индивидов, которым в инвертированном 
субъект-объектном отношении отводится 
роль объектов, подчинённых фундамен-
тально дегуманизированному псевдосубъ-
екту – ИИ.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

129

Заключение

В условиях позднего капитализма про-
исходит гомогенное слияние двух сти-
мулирующих друг друга процессов – со-
циально-экономического процесса 
коммерциализации и социально-техно-
логического процесса алгоритмизации, 
трансформирующих социальную реаль-
ность в цифровую социотехническую си-
стему. Между алгоритмами ИИ и консти-
туирующим их капиталом обнаруживается 
избирательное сродство, в котором вычис-
лительный механизм алгоритмов и соци-
альный механизм капитала моделируются 
как неконтролируемые петли обратной 
связи. На современном этапе технологи-
ческого развития ИИ представляет со-

бой персонифицированную совокупность 
всё более абстрагирующихся от родовой 
сущности человека знаний и когнитив-
ных способностей, которые реализуются 
в адекватных капиталу средствах труда – 
самообучающихся алгоритмах. В свою 
очередь, по отношению к ИИ последние 
являются агентами отчуждённой и доми-
нирующей над всеми бесчеловечной со-
циальной силы, которая непрерывно ин-
тенсифицирует их способность выходить 
из-под контроля человека и общества. 
Таким образом, процессы коммерциа-
лизации и алгоритмизации необходимо 
рассматривать как основные модусы он-
тогенеза дегуманизированной и дегума-
низирующей социотехнической системы – 
цифрового общества. 

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Смирнов А. В. Цифровое общество: теоретическая модель и российская действительность // 

Мониторинг общественного мнения: экономические и социальные перемены. 2021. № 1. С. 129–
153. DOI: 10.14515/monitoring.2021.1.1790.

2.	 Parisi L. Instrumental Reason, Algorithmic Capitalism, and the Incomputable // Alleys of Your Mind: Augmented 
Intellligence and Its Traumas / ed. M. Pasquinelli. Lüneburg: Meson Press, 2015. P. 125–137.

3.	 Dyer-Witheford N., Kjøsen A. M., Steinhoff J. Inhuman Power: Artificial Intelligence and the Future of 
Capitalism. London: Pluto Press, 2019. 224 p.

4.	 Laruffa F. Neoliberalism, Economization and the Paradox of the New Welfare State // European Journal 
of Sociology. 2022. Vol. 63. Iss. 1. P. 131–163. DOI: 10.1017/S0003975622000169.

5.	 Land N., Mackay R., Fisher M. A Nick Land Reader: Selected Writings. Anonymous Press, 2017. 276 p.
6.	 Fazi M. B. Incomputable Aesthetics: Open Axioms of Contingency [Электронный ресурс] // 

Computational Culture. 2016. Iss. 5. URL: http://computationalculture.net/incomputable-aesthetics-
open-axioms-of-contingency (дата обращения: 15.12.2024).

7.	 Parisi L. Learning to Learn or the Algorithmic Discovery of Information // Machine Learning – Media, 
Infrastructures and Technologies of Artificial Intelligence / ed. by Christoph Engemann and Andreas 
Sudmann. Bielefeld: transcript Verlag, 2018. P. 93–114.

8.	 Pasquinelli M. The Eye of the Master: A Social History of Artificial Intelligence. London; New York: 
Verso, 2023. 272 p.

9.	 Turing A. M. On Computable Numbers, with an Application to the Entscheidungsproblem (1936) // The 
Essential Turing: Seminal Writings in Computing, Logic, Philosophy, Artificial Intelligence, and Artificial 
Life plus The Secrets of Enigma / ed. B. J. Copeland. Oxford: Clarendon Press, 2004. P. 58–90.

10.	 Fazi M. B. Can a Machine Think (Anything New)? Automation Beyond Simulation // AI & Society. 2019. 
Vol. 34. P. 813–824. DOI: 10.1007/s00146-018-0821-0.

11.	 Fazi M. B. Beyond Human: Deep Learning, Explainability and Representation // Theory, Culture & 
Society. 2021. Vol. 38. No. 7–8. P. 55–77. DOI: 10.1177/0263276420966386.

12.	 Benasayag M. Il cervello aumentato, l’uomo diminuito. Torino: Il Margine, 2022. 248 p.
13.	 Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. Т. 46. Ч. 1. 2-е изд. М.: Издательство политической литературы, 

1968. 560 c.
14.	 Кондрашов П. Н. Философия Карла Маркса: Экзистенциально-антропологические аспекты. М.: 

URSS, 2024. 216 c.
15.	 Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. Т. 23. 2-е изд. М.: Государственное издательство политической 

литературы, 1960. 908 c.
16.	 Маркс К., Энгельс Ф. Из ранних произведений. М.: Государственное издательство политической 

литературы, 1956. 690 с.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

130

17.	 Леонтьев А. Н. Деятельность. Сознание. Личность. М.: Смысл; Академия, 2004. 352 с.
18.	 Леонтьев А. Н. Автоматизация и человек // Психологические исследования. Вып. 2. М.: 

Московский университет, 1970. С. 3–12.
19.	 Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. Т. 42. 2-е изд. М.: Издательство политической литературы, 

1974. 536 c.
20.	 Verdegem P. Dismantling AI Capitalism: The Commons as an Alternative to the Power Concentration of 

Big Tech // AI & Society. 2022. Vol. 39. P. 727–737. DOI: 10.1007/s00146-022-01437-8.

REFERENCES
1.	 Smirnov, A. V. (2021). Digital Society: Theoretical Model and Russian Reality. In: Monitoring Public 

Opinion: Economic and Social Changes, 1, 129–153. DOI: 10.14515/monitoring.2021.1.1790 (in Russ.).
2.	 Parisi, L. (2015). Instrumental Reason, Algorithmic Capitalism, and the Incomputable. In: Alleys of Your 

Mind: Augmented Intelligence and Its Traumas. Lüneburg: Meson Press, pp. 125–137.
3.	 Dyer-Witheford, N., Kjøsen, A. M. & Steinhoff, J. (2019). Inhuman Power: Artificial Intelligence and the 

Future of Capitalism. London: Pluto Press (in Russ.).
4.	 Laruffa, F. (2022). Neoliberalism, Economization and the Paradox of the New Welfare State. In: European 

Journal of Sociology, 63 (1), 131–163. DOI: 10.1017/S0003975622000169.
5.	 Land, N., Mackay, R. & Fisher, M. (2017). A Nick Land Reader: Selected Writings. Anonymous Press.
6.	 Fazi, M. B. (2016). Incomputable Aesthetics: Open Axioms of Contingency. In: Computational Culture, 5. 

URL: http://computationalculture.net/incomputable-aesthetics-open-axioms-of-contingency (accessed: 
12.15.2024).

7.	 Parisi, L. (2018). Learning to Learn or the Algorithmic Discovery of Information. In: Machine Learning – 
Media, Infrastructures and Technologies of Artificial Intelligence. Bielefeld: Verlag, pp. 93–114.

8.	 Pasquinelli, M. (2023). The Eye of the Master: A Social History of Artificial Intelligence. London; New 
York: Verso. 

9.	 Turing, A. M. (2004). On Computable Numbers, with an Application to the Entscheidungsproblem. 
In: The Essential Turing: Seminal Writings in Computing, Logic, Philosophy, Artificial Intelligence, and 
Artificial Life plus The Secrets of Enigma. Oxford: Clarendon Press, pp. 58–90.

10.	 Fazi, M. B. (2019). Can a Machine Think (Anything New)? Automation Beyond Simulation. In: AI & 
Society, 34, 813–824. DOI: 10.1007/s00146-018-0821-0.

11.	 Fazi, M. B. (2021). Beyond Human: Deep Learning, Explainability and Representation. In: Theory, 
Culture & Society, 38 (7–8), 55–77. DOI: 10.1177/0263276420966386.

12.	 Benasayag, M. (2022). Il cervello aumentato, l’uomo diminuito. Torino: Il Margine.
13.	 Marx, K. & Engels, F. (1968). Works. Vol. 46. Pt. 1. Moscow: Political Literature publ. (in Russ.).
14.	 Kondrashov, P. N. (2024). The Philosophy of Karl Marx: Existential Anthropological Aspects. Moscow: 

URSS publ. (in Russ.).
15.	 Marx, K. & Engels, F. (1960). Works. Vol. 23. Moscow: Political Literature, 1960 publ. (in Russ.).
16.	 Marx, K. & Engels, F. (1956). From Early Works. Moscow: Political Literature publ. (in Russ.).
17.	 Leontiev, A. N. (2004). Activity. Consciousness. Personality. Moscow: Meaning publ., Academy publ. (in Russ.).
18.	 Leontiev, A. N. (1970). Automation and Man. In: Psychological Studies. Vol. 2. Moscow: Moscow 

University publ. pp. 3–12 (in Russ.).
19.	 Marx, K. & Engels, F. (1974). Works. Vol. 42. Moscow: Political Literature publ. (in Russ.).
20.	 Verdegem, P. (2022). Dismantling AI Capitalism: The Commons as an Alternative to the Power 

Concentration of Big Tech. In: AI & Society, 39, 727–737. DOI: 10.1007/s00146-022-01437-8 (in Russ.).

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ
Татаров Владимир Юрьевич (г. Тверь) – аспирант кафедры психологии, истории и философии 
Тверского государственного технического университета;
e-mail: tatarovvyu@mail.ru

INFORMATION ABOUT THE AUTHOR
Vladimir Y. Tatarov (Tver) – Postgraduate Student, Department of Psychology, History and Philosophy, Tver 
State Technical University;
e-mail: tatarovvyu@mail.ru



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

131

Научная статья
УДК 81’2
DOI: 10.18384/2949-5148-2025-4-131-139

РОЛЬ СМИ В ВОЕННО-ПОЛИТИЧЕСКИХ КОНФЛИКТАХ СОВРЕМЕННОСТИ

Тригубенко И. С.
Государственный университет просвещения, г. Москва, Российская Федерация 
e -mail: 7272727@bk.ru

Поступила в редакцию 18.06.2025 
После доработки 07.07.2025 

Принята к публикации 19.07.2025 
Аннотация
Цель. Определение роли средств массовой информации в формировании общественного мне-
ния и их влияния на ход и исход военно-политических конфликтов современности с учётом исто-
рических примеров, цифровых трансформаций и философских подходов.
Процедура и методы. Ключевым методом исследования стало использование метода контент-
анализа, историко-сравнительного анализа, философского осмысления (в духе О. Шпенглера, 
М. Кастельса, В. Пелевина), а также кейс-метод, включающий анализ медиасопровождения кон-
фликтов: Югославия, Ирак, Вьетнам, Чечня, Украина.
Результаты. Доказана трансформация СМИ из канала коммуникации в субъект политической и 
военной силы. Показана прямая зависимость между результатами военных кампаний и успешно-
стью их информационного сопровождения. Установлены параллели между историческими при-
мерами манипуляции общественным мнением (Гливицкая провокация, Вьетнам, Ирак) и цифро-
выми конфликтами XXI в. Продемонстрирована новая роль медиа как института политической 
мобилизации и давления, выходящего за рамки государственной юрисдикции.
Теоретическая и/или практическая значимость заключается в обосновании роли СМИ как само-
стоятельного политического актора в современных конфликтах, а также выявлении механизмов 
цифровой пропаганды, которые могут быть использованы в системе медиаграмотности, проти-
водействия фейкам и экстремизму, а также в стратегическом планировании информационной 
политики.

Ключевые слова: военные конфликты, гибкая власть, информационная война, манипуляция со-
знанием, медиаполитика, СМИ, телекоммуникационные сети, философия информации, цифро-
вая пропаганда

Для цитирования: 
Тригубенко И. С. Роль СМИ в военно-политических конфликтах современности // Современные 
философские исследования. 2025. № 4. С. 131–139. https://doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-
131-139.

Original research article

THE ROLE OF MASS MEDIA IN MODERN MILITARY AND POLITICAL CONFLICTS

I. Trigubenko
Federal State University of Education, Moscow, Russian Federation 
e-mail: 7272727@bk.ru

Received by the editorial office 18.06.2025
Revised by the author 07.07.2025

Accepted for publication 19.07.2025

1

© CC BY Тригубенко И. С., 2025.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

132

Abstract
Aim. To define role of mass media in shaping public opinion and influencing the course and outcome of 
modern military-political conflicts, considering historical examples, digital transformations and philo-
sophical approaches.
Methodology. Content analysis, historical and comparative analysis, philosophical reflection (in 
O. Spengler’s, M. Castells’, and V. Pelevin’s style), and case method that includes the analysis of media 
coverage of conflicts (Yugoslavia, Iraq, Vietnam, Chechnya, Ukraine) were used as the key methods.
Results. The transformation of the media from a communication channel into a subject of political 
and military power is proved. The direct relationship between the results of military campaigns and 
the success of their information support is shown. Parallels have been established between historical 
examples of manipulation of public opinion (Gliwicki provocation, Vietnam, Iraq) and digital conflicts of 
the 21st century. The new role of the mass media as an institution of political mobilization and pressure 
beyond the scope of state jurisdiction is demonstrated.
Research implications. The role of the media as an independent political actor in modern conflicts 
is substantiated, digital propaganda mechanisms, that can be used in the system of media literacy, 
countering fakes and extremism, as well as in the strategic planning of information policy, is identified.

Keywords: military conflicts, flexible power, information warfare, mind control, media policy, mass 
media, telecommunications networks, philosophy of information, digital propaganda

For citation:
Trigubenko, I. S. (2025). The Role of Mass Media in Modern Military and Political Conflicts. In: Contemporary 
Philosophical Research, 4, pp. 131–139. https://doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-131-139.

Введение

Конец XX века ознаменован закатом 
индустриального, фабричного общества и 
переходом к качественно новой обществен-
ной формации – информационному обще-
ству, где ключевую роль играют информа-
ция и телекоммуникационные потоки. На 
смену газетам и журналам пришли телеви-
зионное вещание и интернет-коммуника-
ции. Вся деятельность личности, общества 
и государства стала неразрывно связана 
с электронными каналами передачи ин-
формации: в настоящее время даже смена 
капиталов осуществляется посредством 
электронных коммуникаций, а влияние и 
корпоративные ресурсы некоторых корпо-
раций значительно превосходят аналогич-
ные показатели отдельных государств.

Построение и существование 
информационного общества в 

аспекте развития телекоммуникаций, 
военных кампаний и успешность их 
информационного сопровождения

Так, в марте 2025 г. рыночная капита-
лизация компании NVIDIA составляла 

2,653 трлн долл. США, что превышало 
ВВП почти всех стран в мире1. Учитывая 
вышесказанное, особую актуальность при-
обретают тезисы Освальда Шпенглера. В 
своей работе «Закат Европы» он выдвинул 
гипотезу о том, что в будущем обществен-
ное мнение и массы будут подконтроль-
ны трём-четырём глобальным средствам 
массовой информации. Владельцы этих 
ресурсов будут активно направлять мас-
совое сознание в выгодном им русле при 
поддержке бесчестного количества депу-
татов, журналистов, и политических акти-
вистов [1, с. 78]. Очевидно, Шпенглер умер 
задолго до появления первых цифровых 
СМИ, в противном случае его прогнозы 
могли быть резко скорректированы. Это 
неудивительно, поскольку именно разви-
тие телекоммуникаций выступает одним 
из важнейших столпов построения и са-
мого существования информационного 
общества.

1	 NVIDIA Corporation. Annual Report 2025 
[Электронный ресурс]. URL: URL: https://s201.
q4cdn.com/141608511/files/doc_financials/2025/Rev_
by_Mkt_Qtrly_Trend_Q125.pdf (дата обращения: 
02.11.2025).



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

133

Это мнение вполне коррелируется с 
позицией современных социологов. Так, 
один из главных специалистов по изуче-
нию информационного общества Мануэль 
Кастельс в своём труде «Информационная 
эпоха: экономика, общество и культура» 
отмечает, что современные СМИ становят-
ся главенствующим участником формиро-
вания массового сознания и обществен-
ных настроений. Кастельс утверждает, что 
в условиях полномасштабной мировой 
глобализации информационно-телеком-
муникационные сети становятся местом 
сражения за политическую власть и влия-
ние [2, с. 9].

Ярким тому примером служит повсе-
местное использование телекоммуника-
ционных технологий, в том числе телеви-
дения. По данным исследования компании 
Electronics Hub за 2023 г., в среднем люди 
по всему миру проводят за экранами 
устройств 6 часов 37 минут, что составля-
ет почти 40% от времени бодрствования1. 
Эта статистика наглядно показывает, на-
сколько неразрывной и неделимой ста-
новится связь человечества с цифровыми 
носителями. Эта тенденция подтверждает-
ся иной статистикой об уровне доверия к 
различным средствам связи. Проведённое 
в 2023 г. исследование научного центра 
Reuters Institute демонстрировало боль-
шой разброс доверия населения к совре-
менным СМИ и привычному телевизи-
онному вещанию: чуть меньше половины 
опрошенных (40%) готовы доверять ин-
формации, получаемой из мессенджеров 
и социальных сетей. Телевидение пользу-
ется большим доверием, потому ему до-
веряет на 11% больше респондентов. При 
этом больше половины из опрошенных не-
способны делать самостоятельные выводы 
об истинности полученной информации, 
осуществлять её перепроверку, становясь 
уязвимыми для политического и идеоло-

1	 Electronics Hub исследовали среднее экранное вре-
мя в 45 странах [Электронный ресурс] // Electronics 
Hub [сайт]. URL: https://timeweb.com/ru/community/
articles/electronics-hub-issledovali-srednee-ekrannoe-
vremya-v-45-stranah (дата обращения: 02.12.2025).

гического влияния, насаждения и навязы-
вания чуждых им идей и убеждений2.

Неспособность отличить правдивую 
информацию от пропаганды и информа-
ционного шума не является феноменом, 
характерным исключительно для постин-
дустриального общества. Ещё в 1939 г., 
успешная медиа дезинформация в Гливице 
сделала немецкое население, неспособное 
объективно оценить и проверить полу-
ченную информацию, более лояльным к 
Гитлеровскому правительству, выставив 
Польшу государством-агрессором в глазах 
немцев3.

Указанный выше исторический эпизод 
отнюдь не уникальное явление в инфор-
мационном противоборстве XX в. С на-
чала второй мировой войны: страны ОСИ 
активно применяли медиа пропаганду и 
осуществляли акции совместного воздей-
ствия в отношении противников, уделяя 
этому достаточно большое внимание: пе-
чально известные расовые законы, при-
нятые в Нюрнберге, концепция реставра-
ции новой римской империи под эгидой 
Муссолини, пропаганда божественного 
предназначения японцев как высшей на-
ции над гайдзинами (иностранцами).

В современном обществе информацион-
ная война не менее важна, чем прямое фи-
зическое противостояние. Победа или по-
ражение в военной конфронтации сегодня 
определяются не только на театрах боевых 
действий, но и в массовом сознании людей 
(как в рамках отдельного государства, так 
и на межгосударственном уровне) [3, с. 11].

Американский государственный дея-
тель и политолог Джозеф Най в своём тру-
де «Гибкая власть: как добиться успеха в 
2	 Новостям не доверяют всё больше [Электронный 

ресурс] // Коммерсант [сайт]. URL: https://www.
kommersant.ru/doc/6044291 (дата обращения: 
02.12.2025).

3	 Gleiwitz Incident Explained [Электронный ресурс] //  
History Hit: [сайт]. URL: https://www.historyhit.
com/gleiwitz-incident-explained/ (дата обращения: 
02.12.2025); The Gleiwitz Incident: Manufactured 
Provocation and the Outbreak of World War II 
[Электронный ресурс]. URL:  https://dirkdeklein.
net/2025/08/31/the-gleiwitz-incident-manufactured-
provocation-and-the-outbreak-of-world-war-ii (дата 
обращения: 02.12.2025).



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

134

мировой политике» подтверждает это мне-
ние, апеллируя к тому, что современные 
конфликты ведутся не только с помощью 
регулярных войск, но и через информаци-
онное влияние на массового потребителя. 
Он утверждал, что мягкая сила (soft power), 
основанная на идеологическом, политиче-
ском и информационном превосходстве, 
становится ключевым инструментом до-
стижения целей [4, с. 34].

Ярким примером важности и взаимос-
вязанности военных и информационных 
конфликтов служит вьетнамская война. 
Негативная позиция американских средств 
массовой информации, отсутствие чёткой 
идеологической поддержки государствен-
ных сил во Вьетнаме, неспособность по-
давить протестные настроения приводи-
ли к десяткам акций протеста со стороны 
самих американцев, главной из которых, 
безусловно, явился «Поход на Пентагон», 
состоявшийся 21 октября 1967 г. Эти фак-
торы в совокупности с помощью СССР, 
мужеством и героизмом Вьетнамского 
народа и привели к поражению США и 
выводу войск из Вьетнама. Это историче-
ское событие стало переходным звеном от 
обычной к информационным конфрон-
тациям. С этого момента было признано 
необходимым осуществление обществен-
но-информационного сопровождения бо-
евых действий. Работа СМИ содействова-
ла формированию лояльного государству 
общественного мнения у его жителей и 
населения других стран. Этот результат до-
стигался несколькими средствами, такими 
как количественное и качественное пре-
восходство собственной позиции, внедре-
ние стойких общественных стереотипов, 
схем, слухов, дезинформации, отвечающих 
целям и задачам информационной поли-
тики. В современном мире сложно недо-
оценить роль телекоммуникационных се-
тей в проведении военных столкновений. 
Учёный и публицист Георгий Георгиевич 
Почепцов в своём труде «Психологические 
войны» писал, что в развитом государстве 
любому событию сопутствует его инфор-
мационное сопровождение. Военные кон-
фликты должны выглядеть в глазах жи-

телей государств-участников логически 
и (или) морально обоснованными, враг – 
бесчеловечным, а собственные войска – 
доблестными мужественными героями, 
исполняющими свой долг [5, с. 123].

Таким образом, неизбежен вывод, что 
современная война в какой-то степени 
может быть сравнима с политической де-
монстрацией с тем лишь, различием, что её 
участники являются военнослужащими со 
всеми вытекающими из этого обстоятель-
ствами. Поэтому демонстративный момент 
в современной войне не менее важен, чем 
в войне настоящей. Из «четвёртой ветви 
власти» СМИ становятся полноправными 
участниками вооруженных конфликтов, 
значительно влияя на их ход и результа-
ты. Известный доктор политических и со-
циологических наук Александр Гельевич 
Дугин в своей работе «Поп-культура и зна-
ки времени» отмечал, что формирование 
политических, идеологических взглядов 
у общественных масс происходит исклю-
чительно на основе информации из теле-
коммуникационных сетей. По его мнению, 
современный медийный образ события яв-
ляется многосложным явлением, сочетаю-
щим в себе этнические, идеологические, 
культурные и иные подходы. Таким об-
разом, происходит сближение профессии 
журналистов, репортёров, авторов новост-
ных сообществ в интернете и геополити-
ков. Массовые медиа, по мнению Дугина, 
становятся сильным и обособленным ин-
ститутом, оказывающим огромное влия-
ние на исторические, политические, соци-
альные процессы в современном обществе 
[6, с. 32].

С Дугиным в оценках солидарен и 
Эндрю Хейвуд – британский автор учеб-
ников по политике и политологии. В своей 
работе «Политология» он признавал ста-
новление медиа как мощного информа-
ционного оружия и обосновывал необхо-
димость контроля над информационными 
потоками для манипуляции обществен-
ным сознанием и формирования своей по-
литической реальности [7, с. 93].

Благодаря вышесказанному становится 
очевидно, что непосредственной военной 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

135

конфронтации предшествует долгое и тща-
тельное информационное сопровождение 
с целью дискредитации политического ру-
ководства государства-противника, ком-
прометации его элит и активной работы 
с населением государства, являющегося 
объектом информационного воздействия. 
Ярким тому подтверждением служат воен-
ные конфликты конца XX – начала XXI вв., 
такие как кризис в Югославии и акт агрес-
сии США против Ирака. Обе выбранные 
военные конфронтации невозможно пред-
ставить без предварительной информаци-
онной войны, инициатором которой вы-
ступила Америка. Сами США освещали 
данные конфликты как борьбу с вопло-
щенным злом и вынужденное применение 
насилия как с целью пресечения геноци-
да мирного населения (применительно 
Югославии), так и для масштабной опера-
ции по противодействию мировому терро-
ризму в лице режима Саддама Хусейна.

Наряду с этим демонстрировались пре-
имущества американского оружия, искус-
ственно приуменьшалась статистика ра-
неных и убитых военнослужащих армии 
США, преувеличивался характер и мас-
штаб успехов американских вооруженных 
сил. Огромную роль в этом информацион-
ном сопровождении сыграли медиацен-
тры, финансируемые американским пра-
вительством и пентагоном, и как следствие 
действующие в их интересах Потомакский 
институт политических исследований 
(Potomac Institute for Policy Studies), RAND 
и Американский институт предприни-
мательства (American Enterprise Institute 
(AEI)). Главной задачей данных субъектов 
информационной войны стало формиро-
вание и закрепление в общественном со-
знании выгодных для США стереотипов.

Так, применимо к Албано-Сербскому 
конфликту важнейшим центром пропаган-
ды против интересов союзной республи-
ки Югославии стала английская компания 
ІTN. Именно их репортаж стал отправной 
точкой политики Б. Клинтона, ссылающе-
гося на него в своих предвыборных речах. 
Кадры ІTN демонстрировали Сербский 
концентрационный лагерь, огороженный 

колючей проволокой. Как показали по-
следующие события, весь видеофрагмент 
был искусной манипуляцией, т. к. никакой 
колючей проволоки и лагеря в действи-
тельности не было, а огорожен был только 
один жилой дом, из которого и был снят 
репортаж про ужасные условия содержа-
ния албанцев сербами, – негласное сопо-
ставление этих лагерей лагерям смерти. 
Подобное медийное освещение позволило 
успешно закрепить в умах европейского на-
селения идеи о необходимости вмешатель-
ства в события, происходящие на террито-
рии Югославии, о помощи притесняемым 
и становящимся жертвами геноцида сербов 
албанцам. Сообщения о военных престу-
плениях албанцев, транслирующихся по 
сербскому телевидению, активно игнори-
ровались западным сообществом [8, p. 89].

Акция агрессии США против Ирака не 
стала исключением из данного правила. 
Одним из ярких примеров использования 
СМИ с целью дискредитации и компро-
метации противника являются показания 
кувейтской девушки Наира ас-Сабах, вы-
ступавшей в конгрессе осенью 1990 года. 
Она красочно и в подробностях расска-
зывала о действиях солдат армии Ирака: 
мародерстве, грабежах, пытках, сексуаль-
ном насилии и убийствах гражданского 
населения. Подобная речь не могла не 
вызвать эмоционального отклика у обще-
ственных масс, потрясенных зверствами 
режима Хуссейна. Однако спустя короткое 
время появилось довольно много неувязок 
и несостыковок в монологе самой Наиры 
ас-Сабах, которая физически не могла уви-
деть ужасов и зверств войны. Документы 
самой больницы, где она оказывала добро-
вольную помощь раненым, не содержали 
информацию о Наире как о волонтёре, а 
никто из врачей медучреждения не под-
твердил её слова. Впоследствии окажется, 
что её выступление – не более чем драма-
тичный спектакль для оправдания дей-
ствий Америки по вторжению в Ирак и по-
вышения поддержки населением Америки 
политики Джорджа Буша-старшего. 
Резюмируя примеры информационных 
мероприятий выше, можно сказать, что 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

136

во всех вооруженных компаниях, прово-
димых США, в целом можно выделить 
два основных устремления: оперативное 
информирование массового потребителя 
посредством СМИ в выгодном для США 
ключе, жёсткая борьба с контрпропаган-
дой и субъектами, её осуществляющими.

Не менее примечательно рассмотрение 
и информационного сопровождения, осу-
ществляемого США в ходе Югославского 
кризиса. Осуществляя активную поддерж-
ку албанцев в ходе гражданской войны, 
США проводило информационно-пропа-
гандистские мероприятия по очернению 
облика президента Сербии как фюрре-
ра Сербии, сопоставляя его с Адольфом 
Гитлером, которого необходимо оста-
новить прежде, чем он не смог устроить 
геноцид албанского населения на своей 
территории. Албанцев же превозносили 
как борцов за свободу и независимость, 
сражающихся в справедливой войне. 
США в этом конфликте примеряло на себя 
роль страны-полицейского, вынужден-
ного оказывать силовые действия против 
Сербии. Под этим предлогом США про-
водила бомбардировки Югославии, удары 
по транспортной инфраструктуре Сербии, 
результатом которых становилось скорее 
уничтожение инфраструктуры государ-
ства, чем урегулирование конфликта.

Рассматривая оперативное информаци-
онное сопровождение военных действий, 
нельзя не упомянуть и о вторжении бо-
евиков в Дагестан летом 1999 г. Удугов 
Мовлади Саидарбиевич, глава службы ин-
формации террористической организации 
«Имарат Кавказ» (Кавказ-центр), сделал 
для ичкерийских боевиков не меньше, чем 
полевые командиры. На сайтах подкон-
трольного ему информационно центра 
распространялась ложная информация о 
действиях российских военных в Дагестане 
и проводились идеологические диверсии, 
направленные на создание образа России 
как исторического оккупанта и обеления 
самих боевиков как мучеников и борцов 
против сионистов и русской агрессии. Ими 
распространялся миф о многовековой и 
непрекращающейся войне кавказских на-

родов с Россией. Действия сепаратистов 
оправдывались с помощью искажения 
исторических фактов. Неудивительно, 
что большой акцент российские сило-
вики делали именно на блокирование и 
пресечение работы информационных ре-
сурсов «Чеченского Геббельса», таких как 
«Кавказ-центр». Так, война на Кавказе 
плавно перетекла и в информационное 
противоборство. Обе стороны понимали, 
что победителя информационного сра-
жения назовут и победителем конфликта 
соответственно. К счастью, Россия смогла 
сделать надлежащие выводы из информа-
ционных неудач первой чеченской компа-
нии и смогла взять информационное поле 
под свой контроль. Шаг за шагом, буква 
за буквой лояльные СМИ превращали за-
явленную террористами священную войну 
в операцию по уничтожению бандформи-
рований. С отходом от религиозной точки 
вопроса удалось сильно подорвать имидж 
боевиков, поскольку новая информацион-
ная повестка рассматривала их как наёмни-
ков и преступников, заявляя, что испове-
дание Ислама является лишь прикрытием 
для их противоправных действий. Именно 
выведение конфликта из религиозной те-
матики в информационное поле борьбы 
с преступностью и терроризмом помогли 
России одержать победу.

Нельзя не упомянуть и то, что в совре-
менных государствах информационное 
противоборство уже давно существует не 
только в контексте внешней, но и внутрен-
ней политической борьбы. Это даёт осно-
вания полагать, что в будущем возмож-
на ситуация, при которой политические 
объединения и движения будут заменены 
информационными агентствами и лидера-
ми общественного мнения. Глобализация 
информационного общества приводит к 
уходу информационной гегемонии госу-
дарств и переходу к информационному 
превосходству частных медиа-площадок. 
Именно они будут принимать активное 
участие в создании и доведении инфопо-
водов до массового потребителя, опре-
делять его отношение к произошедшим 
событиям, поддержку или критику поли-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

137

тических и социальных явлений. В этой 
связи нельзя не вспомнить художествен-
ные произведения, проецирующие перед 
читателем образ тоталитарного государ-
ства: «Мы» Евгения Замятина, «О дивный 
новый мир» Олдоса Хаксли, «Атлант рас-
правил плечи» Айн Рэнд. Все эти рома-
ны-антиутопии описывают тоталитарные 
политические режимы, осуществляющие 
полный контроль в сфере информации 
силовым путём или косвенно, экономиче-
ски лоббируя свои интересы в якобы не-
заинтересованных и прогрессивных СМИ. 
Впрочем, современные писатели имеют 
иное мнение по данному вопросу. Так, 
альтернативный подход к трактовке роли 
СМИ предлагает Виктор Пелевин в своём 
произведении «Generation П» (1999 г.). В 
книге демонстрируется, что телевидение 
является самостоятельным обществен-
ным институтом, и уже оно управляет по-
литикой как инструментом достижения 
целей. Следует также отдельно отметить, 
в каких условиях и при каких обстоятель-
ствах был написан данный роман: после 
крушения СССР и упразднения роли го-
сударства как единственной организации 
контроля над поступающей в общество 
информации инициативу по воспитанию 
массового сознания перехватили молодые 
и независимые средства массовой инфор-
мации новообразованной России. Именно 
этим первопроходцам обязан своему ме-
дийному проигрышу баллотировавший-
ся в президенты Геннадий Зюганов, чью 
кандидатуру освещали в ретроспективе 
возврата к старым порядкам, диктатуре, 
всеобщей уравниловке и репрессиям [9]. 
Будучи серьёзной и реальной оппозици-
ей кандидата от демократического лагеря 
Бориса Ельцина, он не смог выиграть раз-
вязанную против него медиавойну. Что 
касается его соперника, то успехи Бориса 
Николаевича и его избрание на пост пре-
зидента были неразрывно связаны с под-
держкой медиасферы и грамотной ин-
формационной борьбой, насаждением в 
массах демократического лагеря с ним во 
главе как единственного пути выхода из 
той сложной политической и социальной 

обстановки, в которой находилась Россия 
в те времена. Впоследствии медиа кон-
фронтации только усилились уже в связи 
со следующими президентскими выбора-
ми, где наряду с образом ужасного совет-
ского прошлого подчёркивались заслуги 
отдельных кандидатов на пост президента 
в успешном решении чеченского кризиса, 
социальной напряжённости, вывода стра-
ны из экономической ямы. Все эти тезисы 
и их грамотное насаждение молодому рос-
сийскому обществу привели к избранию 
нового, до этого не сильно медийно из-
вестного для страны кандидата Владимира 
Владимировича Путина1.

Понимание важности и значимости 
СМИ как института формирования обще-
ственного сознания появиось не только 
у государства, но и его противников – 
политических экстремистов. Валерия 
Ильинична Новодворская, с телеэкранов 
призывающая к свержению действующе-
го режима и свержению действующего 
конституционного строя, национал-боль-
шевик Эдуард Лимонов, считавший, что 
манипуляция общественным сознанием 
и массами является ключом к успешному 
достижению политических целей и задач 
НБП. Огромное значение отводится СМИ 
и в дальнейшем: искусственно сгущать 
краски, предоставляя шокирующую ин-
формацию обществу, вовлекать в воору-
жённую борьбу сомневающихся. В конце 
своих рассуждений Э. Лимонов приходит 
к следующему умозаключению: нельзя на-
чинать вооружённые конфронтации в ре-
гионе, где будет невозможно их информа-
ционное сопровождение. СМИ с его точки 
зрения значат гораздо больше в настоя-
щий момент, чем административные зда-
ния, вокзалы и железнодорожные пути во 
время октябрьской революции [10, с. 154].

Всё вышесказанное даёт основания по-
лагать, что именно средства массовой ин-
формации станут главной целью для лю-
бых террористических, экстремистских 
организаций, организованных преступных 
1	 Выборы Президента Российской Федерации. 1996: 

Электоральная статистика. М.: Весь Мир, 1997. 
С. 145.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

138

групп. Если раньше терроризм не нёс опас-
ности обществу как целой системе, то но-
вый информационный терроризм вполне 
может повлечь за собой кризис государ-
ственности стран с развитой инфраструк-
турой.

В современном массовом сознании 
даже фигура борца за свободу начала изо-
бражаться с учётом общественного укло-
на в информатизацию и цифровизацию. 
Радикалы представляются уже не в ка-
честве ярых и непримиримых борцов за 
свободу, но в роли хладнокровных и гра-
мотных политических технологов и специ-
алистов информационной войны. С одной 
стороны, такие злодеи обеспечивают себе 
информационное освещение своих дей-
ствий с помощью виртуальных дискуссий 
и купленных за деньги комментариев в его 
поддержку, с другой – руководит своими 
побратимами из удаленного места, а не на 
линии боестолкновения.

Подводя итог вышеизложенному, мы 
неизбежно приходим к выводу о том, что в 
настоящее время медиа-площадки играют 
огромную роль в формировании и доведе-
нии общественной повестки до современ-
ного потребителя. Эпоха государственного 
контроля за СМИ плавно сменяется эпо-
хой самостоятельности телекоммуника-
ционных сетей, формированием среди них 
лидеров общественных мнений, обладаю-
щих большими ресурсами, позволяющими 
воздействовать на массовое сознание мил-
лионов людей. Если современные разви-
тые и развивающиеся страны не смогут со-
ставить новой медийной силе адекватную 

конкуренцию, то их государственный су-
веренитет и территориальная целостность 
могут оказаться под большим сомнением.

Заключение

Рассмотренные примеры доказывают, 
что информационное противоборство 
давно перестало быть вспомогательным 
элементом реальной политики и стало её 
неотъемлемым ядром. От атак на леги-
тимность власти до полной симуляции 
общественного мнения – медиа становят-
ся ареной для идеологических и полити-
ческих столкновений, а телекоммуника-
ционные платформы – инфраструктурой 
для глобальных конфликтов нового типа. 
Манипуляция, подмена понятий, фраг-
ментация истины и создание управляемых 
образов происходящего – всё это превра-
щает СМИ в полноценный инструмент 
стратегического влияния.

Сегодняшние конфликты редко развя-
зываются без предварительной информа-
ционной подготовки. Именно способность 
навязать обществу выгодную трактовку 
событий становится решающим факто-
ром успеха. В этом контексте ключевая 
угроза заключается в потере способно-
сти общества к критическому мышлению, 
перепроверки фактов и сопротивления 
когнитивному вторжению. Без создания 
собственной системы информационного 
иммунитета современные государства ри-
скуют утратить суверенитет не через воен-
ное поражение, а через цифровую оккупа-
цию массового сознания.

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Шпенглер О. Закат Европы. М.: Эксмо, 2023. 672 с.
2.	 Кастельс М. Информационная эпоха: экономика, общество и культура. М.: Высшая школа эко-

номики, 2000. 608 с.
3.	 Корнилова О. В. Операция «консервы», инцидент в Гляйвице и Бромбергкое кровавое воскресе-

нье: из истории нацистской стратегии «отрицание и обман» при развязывании Второй мировой 
войны в Европе (август сентябрь 1939 г.) // Наука. Общество. Оборона. 2024. Т. 12. № 2 (39). С. 11. 
DOI: 10.24412/2311-1763-2024-2-11-11.

4.	 Най Дж. С. Гибкая власть: как добиться успеха в мировой политике. М.: Тренд, 2006. 288 с.
5.	 Почепцов Г. Г. Психологические войны. М.: Рефл-бук; Ваклер, 2000. 529 с.
6.	 Дугин А. Г. Поп-культура и знаки времени. М.: Амфора, 2005. 495 с.
7.	 Хейвуд Э. Политология / пер. с англ. под ред. Г. Г. Водолазова. 2-е изд. М.: Юнити-Дана, 2005. 

544 с.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

139

8.	 Hammond P. Framing Post-Cold War Conflicts: The Media and International Intervention. New York: 
Manchester University Press, 1964. 262 p.

9.	 Зыгарь М. Все свободны: История о том, как в 1996 году Россию спасла пропаганда. М.: Альпина 
Паблишер, 2021. 422 с.

10.	 Лимонов Э. В. Дисциплинарный санаторий. СПб.: Амфора, 2002. 248 с.

REFERENCES
1.	 Spengler, O. (2023). The Decline of the West. Moscow: Eksmo publ. (in Russ).
2.	 Castells, M. (2000). The Information Age: Economy, Society, and Culture. Moscow: Higher School of 

Economics publ. (in Russ.).
3.	 Kornilova, O. V. (2024). Operation Konserve, the Incident in Gleiwitz and the Bromberg Bloody Sunday: 

from the History of the Nazi Strategy “Denial and deception” at the Outbreak of the World War II in 
Europe (August – September 1939). In: Science. Society. Defense, 12 (2), 11. DOI: 10.24412/2311-1763-
2024-2-11-11 (in Russ).

4.	 Nye, J. S. (2006). Soft Power: The Means to Success in World Politics. Moscow: Trend publ. (in Russ.).
5.	 Pocheptsov, G. G. (2000). Psychological Wars. Moscow: Refl-book publ., Vakler publ. (in Russ.).
6.	 Dugin, A. G. Pop Culture and Signs of the Times. Moscow: Amphora publ. (in Russ.).
7.	 Heywood, E. (2005). Politics. Moscow: Unity-Dana publ. (in Russ.).
8.	 Hammond, P. (1964). Framing Post-Cold War Conflicts: The Media and International Intervention. New 

York: Manchester University Press publ. 
9.	 Zygar, M. (2021). All Are Free: The Story of How Propaganda Saved Russia in 1996. Moscow: Alpina publ. 

(in Russ.).
10.	 Limonov, E. V. (2002). Disciplinary Sanatorium. St. Petersburg: Amphora publ. (in Russ.).

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ
Тригубенко Игорь Сергеевич (г. Москва) – независимый исследователь; 
e-mail: 7272727@bk.ru

INFORMATION ABOUT THE AUTHOR
Igor S. Trigubenko (Moscow) – Independent Researcher;
e-mail: 7272727@bk.ru



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

140

Научная статья
УДК 130.3
DOI: 10.18384/2949-5148-2025-4-140-150

СУЩНОСТЬ РОДИНЫ И ВОЗМОЖНОСТЬ ЕЁ ПОЗНАНИЯ:  
ОТВЕТ ОТЕЧЕСТВЕННЫХ МЫСЛИТЕЛЕЙ НА НЕКОТОРЫЕ ЗАМЕЧАНИЯ 
НЕМЕЦКИХ ИССЛЕДОВАТЕЛЕЙ

Чикаева Т. А.
Московский художественно-промышленный институт, г. Москва, Российская Федерация 
e-mail: umoi@rambler.ru

Поступила в редакцию 26.07.2025 
После доработки 18.08.2025 

Принята к публикации 03.09.2025 
Аннотация
Цель. Оценка потенциала применения выводов немецких мыслителей в процессе познания сущ-
ности Родины, анализ возражений на замечания немецких исследований с позиций отечествен-
ной философии.
Процедура и методы. Ключевыми исследовательскими методами стали социально-философ-
ский, логико-философский и метод контекстного анализа. Проанализированы труды немецких и 
российских мыслителей, дана оценка их аргументам. 
Результаты. Доказано, что выводы немецких мыслителей содержат идеи, критически оценива-
емые и развиваемые в российской философской мысли, а, следовательно, стимулирующие по-
знание Родины.
Теоретическая и/или практическая значимость заключается в раскрытии инварианта понимания 
категории «Родина» через сравнительный анализ тезисов мыслителей Германии и России, вы-
явлении объективных характеристик Родины.

Ключевые слова: духовная субстанция, материальное, немецкая философия, отечественная 
философия, познание Родины, Родина 

Для цитирования: 
Чикаева Т. А. Сущность Родины и возможность её познания: ответ отечественных мыслителей 
на некоторые замечания немецких исследователей // Современные философские исследования. 
2025. № 4. С. 140–150. https://doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-140-150.

Original research article

THE MOTHERLAND ESSENCE AND POSSIBLE WAYS TO STUDY IT:  
DOMESTIC THINKERS’ RESPONSE TO SOME COMMENTS  
FROM GERMAN RESEARCHERS

T. Chikaeva
Moscow Art and Industrial Institute, Moscow, Russian Federation 
e-mail: umoi@rambler.ru

Received by the editorial office 26.07.2025
Revised by the author 18.08.2025

Accepted for publication 03.09.20251

© CC BY Чикаева Т. А., 2025.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

141

Abstract
Aim. To assess applying of conclusions from German thinkers on understanding the Motherland es-
sence, and to analyze objections in German observations from the standpoint of Russian philosophy.
Methodology. The key research methods were socio-philosophical, logical-philosophical, and the meth-
od of contextual analysis. The works of German and Russian thinkers are analyzed, and their arguments 
are evaluated. 
Results. It is proved that the conclusions of German thinkers contain ideas that are critically evalu-
ated and developed in Russian philosophical thought, and, consequently, stimulate knowledge of the 
Motherland.
Research implications. The invariant of the category “Motherland” is revealed through a compara-
tive analysis of the theses of German and Russian thinkers, and the objective characteristics of the 
Motherland are identified.

Keywords: spiritual substance, material, German philosophy, domestic philosophy, knowledge of the 
Motherland, Motherland

For citation:
Chikaeva, T. A. (2025). The Motherland Essence and Possible Ways to Study It: Domestic Thinkers’ 
Response to Some Comments from German Researchers. In: Contemporary Philosophical Research, 4, 
pp. 140–150. https://doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-140-150.

Введение

Тысячелетний опыт существования и 
развития человечества подтверждает те-
зис, что судьба человека или социальной 
группы во многом зависит от того, какие 
ценности лежат в основе культуры, как 
они взаимодействуют с ценностями других 
социальных субъектов. Это связано с тем, 
что, являясь приверженцем той или иной 
системы ценностей, социальный субъект 
ставит и стремится достигать определён-
ные цели и соответствующим образом 
реагирует на внутренние и внешние выво-
ды, стремясь достичь идеала. В этой связи 
очень важно знать, какие ценности зна-
чимы для субъекта, при этом особое зна-
чение имеет понимание сущности каждой 
ценности и способов её проявления, а сле-
довательно, нельзя ограничиваться только 
поверхностным анализом. Необходимо 
как теоретическое исследование содержа-
ния ценностей, так и систематизированное 
изучение того, как конкретная ценность 
отражается в менталитете, какие модели 
поведения и принятия управляющих ре-
шений формируются и развиваются у тех, 
кто является носителем данной ценност-
ной системы. Из всего множества ценно-
стей, которыми руководствуется социаль-

ный субъект при определении целей своей 
деятельности, можно выделить несколько, 
которые можно назвать высшими ценно-
стями, поскольку они имеют приоритет 
перед другими. Вместе с тем надо иметь в 
виду то, что, декларируя одну и ту же цен-
ность в качестве приоритетной, разные со-
циальные могут понимать её по-разному, 
т. е. видеть в содержании данной ценности 
различный смысл. В результате возможен 
вариант, когда одна и та же ценность явля-
ется ключевой, приоритетной ценностью 
для одного социального субъекта, рядовой 
ценностью для другого и антиценностью 
для третьего. К таким ценностям относит-
ся Родина. В настоящее время в научно-фи-
лософской мысли существуют различные 
подходы к определению дефиниции кате-
гории «Родина» и определению её места в 
системе ценностей. Высказываются как ут-
верждения Родины в качестве святыни [1, 
с. 94]1, так и суждения, что оценка Родины 
является исключительно делом субъекта, 
у неё нет объективных предпосылок быть 
всеобщей ценностью, но отдельные инди-

1	 См. также: Булгаков С. Н. Моя Родина: к 
125-летию со дня рождения: избранное / сост. 
А. П. Олейникова, Л. А. Беляева, А. Ю. Максимов. 
Орёл: Орловская государственная телерадиовеща-
тельная компания, 1996. С. 26.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

142

виды могут включать её в свою систему 
ценностей наряду с другими, которые вы-
зывают у них эмоциональную реакцию. 
Кроме того, как среди отечественных, так и 
среди зарубежных мыслителей есть те, что 
относят Родину к антиценностям, находят 
в любви к ней, т. е. патриотизме, путь к на-
рушению прав человека и антигуманизму, 
поскольку Родина есть нечто абстрактное, 
подменяющее собой истинные ценности 
[2, с. 153]. Это порождает необходимость 
разобраться в объективности оценок 
Родины, опровергнуть все домыслы и ис-
кажения в понимании её сущности, если 
такие допускаются. 

Важно отметить, что данная цель име-
ет как теоретический, так и практический 
характер. Исследование результатов гло-
бализации в культурной сфере, проходив-
шей с конца XX столетия, показывает, что 
мультикультурализм привёл человечество 
к совершенно иным результатам, чем ожи-
далось и провозглашалось ранее [3]. Вместо 
равноправия различных культур народы 
получили их унификацию, в некоторых 
случаях создались предпосылки для потери 
культурной идентичности. Ситуацию не-
возможно назвать лучшей по сравнению 
с прошлыми временами, когда ключевой 
ценностью провозглашался индивидуа-
лизм. Попытки объединить народы под 
эгидой мультикультурализма провалились, 
о чём явственно свидетельствуют много-
численные конфликты как политические, 
так и военные, а также серьёзные трудности 
в хозяйствовании и обеспечении населения 
необходимыми ресурсами. Проведённый 
нами анализ позволяет выдвинуть тезис, 
что Родина объективно является основой 
ноосферного проекта, т. е. понимание её 
как ключевой ценности и основы бытия 
особенного следует рассматривать как путь 
к единству человечества без унификаций 
и эгоизма [4, с. 70–71]. Для реализации 
данной цели важно определить сущность 
Родины, т. е. понять, какой смысл вклады-
вается в данную категорию, каким ценност-
ным потенциалом она наделяется. 

Существование ценностей определяется 
наличием социального субъекта – челове-

ка. Природа аксиологически нейтральна, 
животные и растения существуют соглас-
но объективным законам своих видов, у 
них нет возможности произвольно при-
нять то или иное решение, руководствуясь 
нравственными принципами. У человека 
такая возможность есть, следовательно, на 
эту возможность можно воздействовать, 
давая ему знания о тех или иных объектах, 
отмечая их характеристики. В свою оче-
редь человек осмысливает содержание и 
функции окружающих его объектов и яв-
лений, даёт оценку тому, как к ним следует 
отнестись и как учитывать при реализации 
своих замыслов, целей и задач. Каждая 
ценность, следовательно, рассматривается 
человеком в соответствии с его ментали-
тетом. Особенности национальной куль-
туры оказывают влияние на то, как тот 
или иной объект рассматривается с акси-
ологической и онтологической точки зре-
ния. В этой связи, на наш взгляд, является 
целесообразным провести исследование 
того, как понимается сущность категории 
«Родина» в научно-философской мысли 
разных народов, и предпринять попытку 
разобраться в том, с чем были бы согласны 
такие отечественные мыслители прошлого 
и современности, которые развивают кон-
цепцию понимания Родины как духовной 
субстанции, источника бытия особенного, 
высшей ценности, святыни. Это позволит 
прийти к целостному пониманию Родины, 
даст объективную оценку возможности 
рассмотрения её в качестве объекта иссле-
дования, понять, как через акцентирова-
ние связи социального субъекта с Родиной 
прийти к осознанию необходимости пере-
устройства мирового сообщества и по-
строения справедливого миропорядка. 
Изучение инокультурных исследований 
Родины позволит также понять, какие 
ошибки возможны в её исследовании, и 
найти способы их минимизации, исключе-
ния или исправления. 

Кроме России, проблемами, связанны-
ми с исследованием категорий «Родина», 
«Отечество», «патриотизм», активно за-
нимались философы и учёные Германии. 
Ими были сформулированы тезисы, кото-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

143

рые позволяют глубже понять сущность 
Родины. Многие отечественные мысли-
тели в своих рассуждениях о Родине учи-
тывали точку зрения немецких коллег. 
Представляется целесообразным выде-
лить некоторые тезисы этих рассуждений, 
которые содержат значимые суждения 
о Родине, и выявить заочные аргументы 
отечественных мыслителей в поддерж-
ку или опровержение данных тезисов. 
Результатом будет способность определить 
сущность Родины и сформировать мето-
дику её дальнейшего изучения в качестве 
ключевой общечеловеческой ценности, 
которая одновременно является единой 
и множественной, т. к., с одной стороны, 
Родина – духовная предпосылка духов-
ных, материальных, социальных объектов, 
т. е. всего, что обладает бытием, а с другой 
стороны, Родина – основа особенного, она 
у каждого субъекта или объекта своя, её 
нельзя ничем заменить, а, следовательно, 
взаимодействие с Родиной социального 
субъекта всегда относится к сфере осо-
бенного, его нельзя формализировать. Из 
данного вывода следует, что концепции 
Родины и возможности её исследования, 
сформулированные носителями одной 
культуры, могут существенно отличаться 
от концепций, сформулированных носите-
лями другой культуры, а их сравнительный 
анализ позволит определить рациональное 
зерно каждой концепции и приблизиться 
к всестороннему пониманию Родины и вы-
работке методики её познания.

Исследование сущности Родины  
в немецкой мысли

В качестве источника, раскрывающего 
сведения о том, как категория «Родина», 
или “Heimat”, отражается в немецкой 
мысли, представляется целесообразным 
взять книгу Ани Остерхельт «История 
Родины», изданную в 2021 г. Этот фунда-
ментальный труд, отмеченный премией 
Гиссенского университета имени Юстуса 
Либиха 2021 г., содержит информацию о 
суждениях о Родине, которые отстаивали 
немецкие мыслители начиная с XVII в. до 

современности. Книга содержит множе-
ство цитат, которые позволяют проанали-
зировать взгляды мыслителей прошлого и 
понять предпосылки того или иного выво-
да о Родине, её функциях, месте в системе 
ценностей и возможности исследования 
Родины как философской категории и 
реально существующего объекта. Кроме 
того, автор данного труда представляет 
свою оценку источников, комментирует 
исследуемые материалы, что даёт возмож-
ность определить ответы на указанные во-
просы в современной немецкой филосо-
фии, в основе которых лежат рассуждения 
значительного числа предшествующих ис-
следователей. Представляется важным бо-
лее подробно остановиться на следующих 
тезисах этой книги. 

Ани Остерхельт начинает своё иссле-
дование с тезиса о том, что исследование 
Родины является трудной задачей, решить 
которую практически невозможно. Она 
сравнивает этот процесс с безуспешным 
распутыванием паутины, приводящим к 
противоположному результату по срав-
нению с желаемым [5, p. 2]. Данный тезис 
указывает на то, что Родина оценивается 
современной немецкой научно-философ-
ской мыслью как объект, с трудом подда-
ющийся исследованию, и тот, кто изучает 
этот вопрос, обязательно сталкивается с 
множеством трудностей. В рассматривае-
мом тезисе также содержится превентив-
ное оправдание различных противоре-
чий или отсутствия чёткости концепции 
Родины, поскольку это является объек-
тивным следствием её многогранности. 
Ани Остерхельт отмечает, что в течение 
всего времени немецкие мыслители, кото-
рые занимались исследованием Родины, 
понимали её как феноменологическую, 
антропологическую или онтологическую 
категорию. Различие феноменологии, ан-
тропологии и онтологии приводит к тому, 
что автор формулирует тезис о запутан-
ности концепта Родины и в некоторой 
степени об отсутствии его объективности. 
К сожалению, исследователь уделил не-
много внимания аргументации вывода, со-
ответственно, от него ускользнуло то, что 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

144

между феноменологией, антропологией и 
онтологией есть различия, но нет противо-
речия. 

Ани Остерхельт находит в многогран-
ности концепта Родины основу для при-
знания её малопригодным объектом для 
рационального исследования. Она пишет: 
«Родина претендует на то, чтобы быть 
субъективной, аполитичной и не подда-
ющейся рационализации, и по выбору ас-
социируется с разумом, душой, чувством 
или просто с субъективным решением» [5, 
p. 2]. Исследователь, соответственно, от-
мечает зависимость понимания сущности 
Родины от качеств познающего субъекта, 
тем самым подготавливая читателя кни-
ги к тому, что в истории немецкой мысли 
высказывались и высказываются различ-
ные концепции Родины, которые могут 
содержать существенные различия и даже 
противоречия. Другой вывод, который 
можно сделать из данного тезиса, заключа-
ется в том, что автор знает о существова-
нии тенденций политизировать категорию 
«Родина», исключать из её содержание всё 
то, что нельзя объяснить с точки зрения 
политической идеологии, и выражает со-
мнение в их правильности и обоснованно-
сти. Следует обратить внимание также на 
скептицизм Ани Остерхельт относительно 
того, возможно ли рациональное исследо-
вание Родины. Исследователь приходит к 
выводу, что Родину нельзя познать только 
умом, т. е. рациональными методами, не-
обходимо подключить иррациональные 
методы познания, к которым, безусловно, 
относится познание через образы. Данный 
вывод находит подтверждение в книге, 
когда автор анализирует художественные 
произведения, раскрывающие сущность 
Родины через образы героев произведе-
ний и событий, происходящих с ними. 
Таким образом, можно заключить, что в 
представлениях немецкого исследователя, 
основанных на анализе работ своих со- 
отечественников, создаваемых на про-
тяжении около 400 лет, Родина является 
многогранным объектом, с трудом подда-
ющимся исследованию. Её нельзя познать 
только логически, важно применять те ме-

тоды исследования, которые учитывают 
качества субъекта познания, прежде всего 
его эмоции и чувства. Одной из ключевых 
задач определения сущности Родины яв-
ляется отграничение Родины от политиче-
ских категорий.

Далее Ани Остерхельт отмечает, что 
«Родина немыслима без истории созда-
ния концепций, потому что она участвует 
в формировании таких из них, как нация, 
но и её нельзя постичь только как идею» 
[5, p. 2]. Данное суждение можно рассма-
тривать как шаг к тому, чтобы опреде-
лить онтологическую сущность Родины. 
Исследователь указывает, что Родина пер-
вична по отношению к определённым иде-
ям, среди которых особо выделяется кон-
цепция нации. Если Родина участвует, как 
указывает исследователь, в формировании 
нации как идеи, то, следовательно, нель-
зя просто выдумать Родину, произвольно 
сконструировать в общественном созна-
нии. Следует также обратить внимание на 
то, что Ани Остерхельт относит, хотя и с 
оговорками, Родину к духовным объектам, 
соответственно, можно утверждать то, что 
в немецкой философской мысли Родина 
связывается с духом, духовными объек-
тами. Вместе с тем, по мнению немецкого 
исследователя, онтологию Родины нельзя 
понимать только как онтологию духовно-
го объекта. Согласно утверждению автора 
книги «История Родины», её можно по-
нимать в «идеальном или материальном, 
метафизическом или физическом смысле» 
[5, p. 2]. Необходимо отметить, что разъяс-
нения относительно этих суждений отсут-
ствуют, поэтому можно только констати-
ровать то, что научно-философская мысль 
Германии находит в Родине качества как 
материального, так и идеального объекта, 
а также указывает на возможности позна-
ющего субъекта акцентировать своё вни-
мание только на какой-либо характеристи-
ке Родины. 

Ани Остерхельт указывает на наличие в 
немецкой философии следующих дефини-
ций Родины.

1. Сакральная или религиозная дефини-
ция, согласно которой Родина связана с 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

145

Богом: только небесная Родина истинна, 
её нельзя обрести на Земле. Приводится 
тезис Л. Фейербаха о том, что без Бога у че-
ловека нет Родины [5, p. 19]. 

2. Националистическая дефиниция, суть 
которой состоит в понимании Родины как 
связи социального субъекта с националь-
ной культурой, её прошлым и настоя-
щим, как основы национальной гордости, 
стремления сохранить и приумножить до-
стижения предков, источника и обоснова-
ния положительной оценки «своего». 

3. Юридическая дефиниция, согласно 
которой Родина – «это административная 
единица, с которой связаны права и обя-
занности на коммунальные услуги», в этом 
смысле Родина – это дом, в котором чело-
век является полноправным, признанным 
и ответственным хозяином. 

4. Экономическая дефиниция, которая ут-
верждает Родину как источник жизнеобе-
спечения. В этом смысле человек, который 
приобрёл участок земли или ферму, приоб-
ретает Родину, т. к. это станет источником 
ресурсов для него и его близких [5, p. 19]. 

5. Методологическая дефиниция, пони-
мающая Родину как «всеобъемлющий ру-
ководящий принцип наук» [5, p. 23].

Существенное внимание немецкие мыс-
лители обращают на разделение хорошего, 
т. е. целостного, систематизированного, 
объективного понимания Родины, и пло-
хого, т. е. обывательского или идеологиче-
ского понимания Родины. Вальтер Йенс 
предупреждает о недопустимости сведения 
понимания Родины к восхвалению места 
своего проживания и получения ресурсов и 
защиты. По его мнению, только тот, кто от-
делён от Родины, может понять её сущность 
и описать её, прочие же говорят о «своём 
домашнем счастье в уголке» [5, p. 35]. 

Родина в концепции немецких мыслите-
лей является положительной ценностью и 
выполняет следующие функции: политиче-
ские и социальные функции установления 
идентичности, моральные и идеологиче-
ские функции передачи ценностей, религи-
озные функции веры в трансцендентность 
[5, p. 56–57]. Ани Остерхельт делает вывод, 
что Родина в немецкой философии – меж-

дисциплинарная категория, и её следует 
рассматривать через призму всех соци-
альных областей, каждый раз тщательно 
определяя то, в каком смысле понимается 
Родина в конкретном контексте. 

Ответ отечественной философии 

В российской философии категория 
«Родина» получила фундаментальное ос-
мысление, при этом, отечественные мыс-
лители опирались как на собственные 
рассуждения, так и на выводы коллег, 
среди которых немецкие философы зани-
мают одно из значимых мест. Заслуги не-
мецкой философской мысли всегда при-
знавались и принимались во внимание. 
Вместе с тем некоторые тезисы, касающи-
еся исследования Родины, подвергаются 
в российской философии опровержению. 
Представляется целесообразным иссле-
довать, что является общим в немецкой и 
отечественной концепций Родины, в чём 
состоят различия, и какая точка зрения яв-
ляется более обоснованной. 

Первым тезисом, по которому есть рас-
хождения, является вывод немецкого мыс-
лителя о том, что рациональное исследова-
ние Родины обречено на неудачу из-за её 
многогранности, поэтому помимо методов 
логического исследования для её изучения 
применяются иррациональные методы, 
которые раскрывают то, как Родина отра-
жается в сознании социального субъекта. 
Ключевой задачей исследования Родины 
для немецкой философии является опро-
вержение её политизации. 

Отечественные философы соглаша-
ются с тем, что исследование Родины как 
философской категории является трудной 
задачей. Многие, как А. Ф. Лосев, выра-
жают сомнение в том, что рациональные 
методы познания позволят выявить все 
существенные характеристики Родины, 
а некоторые из мыслителей исключают 
Родину из числа предметов философского 
исследования [6, с. 131]. Вместе с тем уже 
философы конца XIX – начала XX столе-
тий предпринимают попытки для объяс-
нения сущности Родины, отграничения её 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

146

от других категорий, например категории 
«Отечество». В их работах приводятся и 
раскрываются взгляды на дефиницию ка-
тегории «Родина», из которых следует, что 
она должна изучаться с опорой на рацио-
нальные методы познания, и утверждается 
возможность успеха такого исследования. 
Для полноты ответа на вопросы, что есть 
Родина, как она взаимодействует с соци-
альным субъектом, предлагается допол-
нить рациональные методы исследования 
иррациональными. Но, в отличие от не-
мецких мыслителей, которые выбирают 
иррациональные методы для исследова-
ния Родины как предмета, отечественные 
мыслители применяют иррациональные 
методы для изучения Родины в целом. 
Они основываются на её онтологии и по-
нимают её как духовный объект, который 
может быть доступен восприятию толь-
ко через свои образы, а они познаются с 
применением иррациональных методов, 
позволяющих формулировать оценочные 
суждения, поскольку на характеристики 
образа влияют как его объективный источ-
ник, так и субъективные качества познаю-
щего субъекта. Анализ опыта отечествен-
ных философов в исследовании категории 
«Родина» позволяет назвать методологи-
ческие принципы, ведущие к целостному 
и обоснованному ответу на поставленные 
вопросы. 

– Первый принцип: сочетание рацио-
нальных и иррациональных методов, обя-
зательность логической верификации по-
лученных выводов. 

– Второй принцип: всегда нужно пом-
нить, что онтология Родины духовна, тог-
да становится ясно, что её изучение долж-
но проходить аналогично исследованию 
общих духовных категорий, например та-
ких, как «истина» или «прекрасное». 

– Третий принцип: в качестве проверки 
истинности выводов также следует приме-
нять аксиологический критерий, т. е. сопо-
ставлять выводы о Родине и нравственном 
и эстетическом идеале. 

– Четвёртый принцип: надо осущест-
влять проверку того, насколько знания 
о Родине позволяют разрешить трудные 

задачи социального бытия, тем самым ут-
верждая её объективность и опровергая 
концепцию о том, что Родина – это только 
политический конструкт [6, с. 131–132]. 

Таким образом, мы можем наблюдать 
гносеологический оптимизм отечествен-
ной философии по сравнению с филосо-
фией немецкой в вопросе перспектив из-
учения Родины. Схожесть позиций двух 
философских школ заключается в поощ-
рении иррациональных методов исследо-
вания, только немецкие мыслители дела-
ют акцент на субъективности восприятия 
Родины, а представители отечественной 
философии на то, что через исследование 
восприятия может определить объектив-
ную сущность Родины. 

Второй тезис немецкой философии, 
на который, на наш взгляд, следует обра-
тить внимание, состоит в отсутствии чёт-
кого ответа на вопрос, какова онтология 
Родины. В книге А. Остерхельт указывает-
ся на то, что она может быть как духовной, 
так и материальной. Это вносит противо-
речия в понимание смысла Родины, вы-
зывает возможность рассмотрения её в 
качестве материальной ценности, которая 
обладает меньшим приоритетом по срав-
нению с ценностями социальными и ду-
ховными. Одной из наиболее вероятных 
причин, почему это происходит, является 
то, что Родина в сознании людей ассоци-
ируется с родным домом, родителями, 
близкими людьми, государством, перед 
которым они имеют права и обязанности. 
Отечественная философия разрешает дан-
ное противоречие, поддерживая ту точку 
зрения немецких мыслителей, которая 
утверждает духовную онтологию рассма-
триваемой концепции. Родина, согласно 
воззрениям отечественных исследовате-
лей, к которым присоединяемся и мы, яв-
ляется духовной субстанцией, духовным 
субъектом, источником бытия духовных, 
материальных, социальных объектов, их 
особенности. Духовная сущность Родины, 
соответственно, исключает противоречие 
между духовным и материальным. Через 
восприятие материальных объектов каче-
ства Родины становятся доступными по-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

147

ниманию, т. к. они являются источниками 
её образов, но будет ложным утверждать, 
что какой-либо материальный объект 
или совокупность таких объектов являет-
ся Родиной. Именно духовная онтология 
Родины определяет её особую ценность 
как святыни, поскольку её нельзя заме-
нить чем-то другим, в то время как любая 
материальная ценность является заменяе-
мой. Родина же, согласно тезису из статьи 
современных отечественных философов, – 
«ценность вечная и не преходящая» [7, 
с. 232]. В трудах отечественных философов 
содержится также отличный от концеп-
ций немецких мыслителей подход к опре-
делению онтологии Родины. Для немцев 
отрыв от почвы, места проживания, дома 
является потерей Родины, он даёт возмож-
ность философствовать о ней, но закрыва-
ет её познание через чувства. В трудах же 
отечественных мыслителей, прежде всего 
начала XX столетия, содержится мысль, 
что человек сохраняет Родину в своём уме 
и сердце даже когда он лишён возможно-
сти жить и трудиться в том месте, где он 
родился и жили его предки. Заметим, что 
Родина называется отечественными ис-
следователями общечеловеческой ценно-
стью [8, с. 47], а, следовательно, делается 
акцент на фундаментальности категории 
«Родина», что достаточно слабо проявлено 
в немецкой мысли. Таким образом можно 
указать на то, что и в немецкой, и в отече-
ственной философской мысли существует 
понимание духовной основы Родины, но 
отечественная философия раскрывает этот 
тезис более подробно, исключая противо-
речия. 

Отечественная философия также может 
дополнить и уточнить, а по некоторым 
аспектам скорректировать дефиниции 
Родины, приводимые немецкими колле-
гами. Сакральная или религиозная дефи-
ниция подвергается наименьшей критике. 
Напротив, многие отечественные мыс-
лители придерживаются такой же точки 
зрения. Например, П. А. Флоренский, как 
и другие русские религиозные филосо-
фы, видел тесную связь сущности Родины 

с православной христианской верой [9, 
с. 229].

Необходимо отметить, что связь Родины 
и бога присутствует в философской тради-
ции и других стран. Современная дефини-
ция Родины как духовной субстанции так-
же в определённой мере близка этой точке 
зрения. Националистическая дефиниция 
Родины, согласно взглядам отечествен-
ных мыслителей, содержит рациональное 
зерно. Оно заключается в указании связи 
Родины и особенности культуры социаль-
ного субъекта, акцентировании внима-
ния на сохранении достижения предков 
и передаче ценностей потомкам. В данной 
дефиниции подчёркивается роль Родины 
в бытии особенного, которое имеет всеоб-
щее значение. Современная отечественная 
философия может предложить дефини-
цию категории «Родина», которая твор-
чески соединяет сакральную и национа-
листическую дефиниции, предложенные 
немецкими мыслителями. Её можно сфор-
мулировать так: Родина – это духовная 
субстанция, порождающая иные объекты, 
являющаяся источником особенного и его 
всеобщей ценности, святыня, становяща-
яся доступной восприятию через образы, 
источниками которых является природа и 
творчество человека. Объективность суще-
ствования Родины – залог многообразия и 
единства мира. Юридическая и экономи-
ческая дефиниции Родины, приводимые в 
книге А. Остерхельт, с точки зрения отече-
ственной философии существенно сужают 
смысл категории «Родина». Прежде всего, 
данные дефиниции признают наличие 
Родины только у социальных субъектов, 
тогда как в общественном сознании за сто-
летия утвердилась мысль, что Родина есть 
и у других объектов, например у идей или 
изобретений. Эти дефиниции также ут-
верждают зависимость наличия у человека 
Родины от политико-правовых или эконо-
мических факторов. Данный тезис прибли-
жает исследователя к конструктивистско-
му подходу в понимании Родины, согласно 
которому объективной Родины нет, а есть 
только идеологический конструкт, исполь-
зуемый политиками. Однако немецкие ис-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

148

следователи, а также литературные творцы 
подчёркивают объективность Родины, её 
реальность. Данные дефиниции можно ис-
пользовать для формулирования принци-
пов взаимоотношений человека и Родины, 
в этом заключается их положительное 
значение с точки зрения отечественной 
философии. Методологическую дефини-
цию Родины, предложенную немецки-
ми коллегами, отечественные философы 
одобряют и поддерживают. Она помогает 
обосновать объективность существова-
ния Родины и её субъектность, т. к., толь-
ко принимая во внимание объективность 
Родины как субъекта, можно познать про-
цессы, протекающие как в природе, так и 
в обществе. Методологическая дефиниция 
Родины указывает также на фундамен-
тальность данного понятия, в определён-
ной мере раскрывает её аксиологический 
смысл. Вместе с тем в данной дефиниции 
отсутствует раскрытие онтологии Родины, 
что также сужает содержание данной ка-
тегории, поэтому её нельзя рассматривать 
в качестве основной. Но она помогает по-
нять, каковы функции Родины и место в 
системе ценностей. 

С вниманием прислушиваются отече-
ственные мыслители к предостережениям 
немецких коллег о том, что понимание 
Родины может быть хорошим или плохим. 
При этом плохое представление о сущно-
сти Родины связывается с её восхвалени-
ем, с желанием иметь комфорт и земные 
блага. В немецкой философии прослежи-
вается мысль, что понять во всей полно-
те сущность Родины может только тот, 
кто отделён от неё, у кого нет желания и 
возможности получить от неё какие-либо 
блага. Отечественная философия исклю-
чает такой взгляд. Согласно воззрениям 
мыслителей России, исследование Родины 
предполагает нравственное осмысление 
ключевых ценностей и духовное совер-
шенствование человека. Познание Родины 
проходит в духовном акте, который может 
совершить как живущий в родной стра-
не, так и за её пределами. Возможности, 
которые предоставляет Родина человеку, 
являются положительным результатом их 

взаимодействия, поэтому получение благ 
на Родине оценивается отечественными 
исследователями положительно. Акцент 
в отечественной философии делается на 
то, что, выполняя материнскую функцию, 
Родина уже является высшим благом, свя-
тыней.

Несколько отличается перечень функ-
ций Родины, которые зарубежные и отече-
ственные мыслители сумели установить. В 
отечественной философии согласны с тем, 
что Родина является основанием иден-
тичности и особенностей культуры соци-
ального объекта. Современный философ 
А. В. Ворохобов утверждает в этой связи, 
что для «человека Родина является неза-
менимым источником его идентичности» 
[10, с. 100]. Но также отмечается наличие 
таких функций, как материнская функ-
ция, или функция всеобщего рождения, 
ценностно-целевая функция, здоровьесбе-
регающая. Религиозная функция Родины 
рассматривается отечественными фило-
софами несколько иначе по сравнению 
с немецкими коллегами. По их мнению, 
нельзя утверждать, что Родина обуславли-
вает веру в трансцендентность, поскольку 
это отстраняет Родину от человека, лишает 
прочности связь многих людей с Родиной. 
В воззрениях отечественных мыслителей 
у Родины нет религиозной функции, она 
сама духовный субъект, святыня, и это 
святость проявляется в выполнении всех 
функций Родины. Очень хорошо этот тезис 
раскрывается в учении П. А. Флоренского, 
согласно которому Родина – основание 
земного бытия, без которого нет будущей 
вечной жизни, нет слияния с божествен-
ным [11, с. 269]. В этой связи правомерно 
понимание Родины как высшей ценности, 
имеющей приоритет над всеми прочими.

Заключение

Проведённое исследование позволяет 
сделать вывод, что Родина является одним 
из наиболее существенных предметов из-
учения мировой философии. Немецкая 
философия и наука на протяжении более 
400 лет занимаются данной проблемати-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

149

кой, и во многом сделанные мыслителями 
выводы положительно воспринимаются 
отечественной философией и находят своё 
развитие. Следует заметить, что немецкая 
философская мысль прошлого создала за-
дел исследования сущности Родины, ко-
торым уже воспользовались отечествен-
ные мыслители и могут воспользоваться 
современные исследователи всего мира. 
Подводя итоги сравнительного анализа ис-
следования Родины в философии России 
и Германии, можно сформулировать не-
сколько тезисов, раскрывающих сущность 
Родины и её характеристики в качестве 
объекта познания. Это будет инвариан-
том понимания Родины. Родину следует 
изучать, используя рациональные и ир-
рациональные методы, особое внимание 
следует уделить анализу образов Родины – 
как логическому, так и аксиологическому. 
Родина – духовная субстанция, субъект, а 
также высшая ценность, святыня. Родина 

связана с материальными и социальны-
ми объектами, но не тождественна им. 
Познающий субъект может сделать ошиб-
ки в понимании сущности Родины и её ка-
честв, если будет акцентировать внимание 
на комфорте и благах, которые может по-
лучить от взаимодействия с ней. Познание 
Родины всегда связано с духовным актом, 
с нравственным поднятием себя над обы-
денными вещами и процессами. Очевидно, 
что в силу политических особенностей 
истории Германии, особенно в XX и 
XXI вв., изучение Родины и связанных во-
просов подвергается критике. Вместе с тем 
даже самая острая критика отмечает нали-
чие рационального зерна в рассуждениях 
немецких философов и возможность ис-
пользования их выводов для расширения 
понимания сущности Родины, её функций, 
механизмов взаимодействия с социаль-
ным субъектом.

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Франк С. Л. Духовные основы общества. М.: Республика, 1992. 511 с.
2.	 Антонова И. Б. Патриотизм «свой» и «чужой»: к постановке проблемы // Вестник Российского 

государственного гуманитарного университета. Серия: Психология. Педагогика. Образование. 
2023. № 3. С. 141–159. DOI: 10.28995/2073-6398-2023-3-141-159.

3.	 Флиер А. Я. Три культурные стратегии межнациональных коммуникаций в полиэтническом 
обществе [Электронный ресурс] // Знание. Понимание. Умение. 2014. № 4. URL: http://www.zpu-
journal.ru/e-zpu/2014/4/Flier_Three-Cultural-Strategies (дата обращения: 14.06.2022).

4.	 Чикаева Т. А. Родина как гарантия ноосферного проекта // Ноосферные исследования. 2023. № 2. 
С. 60–72. DOI: 10.46724/NOOS.2023.2.60-72.

5.	 Oesterhelt A. Geschichte der Heimat. Berlin: Boston: Publiziert von Walter de Gruyter GmbH, 2021. 
660 p.

6.	 Чикаева Т. А. О понятии Родины (некоторые методологические размышления) // Научный резуль-
тат. Социальные и гуманитарные исследования. 2022. Т. 8. № 1. С. 127–133. DOI: 10.18413/2408-
932Х-2022-8-1-0-12.

7.	 Свобода Н. Ф., Ионова И. В. Философская рефлексия о понятии Родины // Образ Родины: со-
держание, формирование, актуализация: материалы V Международной научной конференции 
(Москва, 23 апреля 2021 г.). М: Московский художественно-промышленный институт, 2021. 
С. 231–234.

8.	 Ильина В. А. К вопросу о классификации ценностей и антиценностей // Вестник Московского 
государственного лингвистического университета. Гуманитарные науки. 2022. № 3 (858). С. 46–
53. DOI: 10.52070/2542-2197_2022_3_858_46.

9.	 Павлюченков Н. Н. Апология православной церковности в России в трудах священника Павла 
Флоренского // Образ Родины: содержание, формирование, актуализация: сборник материалов 
VI Международной научной конференции (Москва, 22 апреля 2022 г.). М.: Московский художе-
ственно-промышленный институт, 2022. С. 229–233.

10.	 Ворохобов А. В. Патриотизм как разумное долженствование // Образ Родины: содержание, 
формирование, актуализация: материалы VII Международной научной конференции (Москва, 
21 апреля 2023 г.). М.: Московский художественно-промышленный институт, 2023. С. 99–102. 



150

ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 3

11.	 Павлюченков Н. Н. Концепт Родины в генеалогических исследованиях П. А. Флоренского // 
Образ Родины: содержание, формирование, актуализация: материалы VIII Международной на-
учной конференции (Москва, 19–20 апреля 2024 г.). М.: Московский художественно-промыш-
ленный институт, 2024. С. 267–269.

REFERENCES
1.	 Frank, S. L. (1992). Spiritual Foundations of Society. Moscow: Respublika publ. (in Russ.).
2.	 Antonova, I. B. (2023). Patriotism of “Ours” and “Alien”: Towards the Formulation of the Problem. In: 

Bulletin of the Russian State University for the Humanities. Series: Psychology. Pedagogy. Education, 3, 
141–159. DOI: 10.28995/2073-6398-2023-3-141-159 (in Russ.).

3.	 Flier, A. Ya. (2014). Three Cultural Strategies of Interethnic Communications in a Multiethnic Society. 
In: Knowledge. Understanding. Skill, 4. URL: http://www.zpu-journal.ru/e-zpu/2014/4/Flier_Three-
Cultural-Strategies (accessed: 14.06.2022) (in Russ.).

4.	 Chikaeva, T. A. (2023). Homeland as a Guarantee of the Noospheric Project. In: Noospheric Studies, 2, 
60–72. DOI: 10.46724/NOOS.2023.2.60-72 (in Russ.).

5.	 Oesterhelt, A. (2021). Geschichte der Heimat. Berlin: Boston: Publiziert von Walter de Gruyter GmbH.
6.	 Chikaeva, T. A. (2022). On the Concept of the Homeland (Some Methodological Reflections). In: 

Research Result. Social Studies and Humanities, 8 (1), 127–133. DOI: 10.18413/2408-932Х-2022-8-1-0-
12 (in Russ.).

7.	 Svoboda, N. F. & Ionova, I. V. (2021). Philosophical Reflection on the Concept of the Motherland. In: 
The Motherland Concept: Content, Formation, Actualization: Proceedings of the V International Scientific 
Conference (Moscow, April 23, 2021). Moscow: Moscow Institute of Art and Industry publ., pp. 231–234 
(in Russ.).

8.	 Ilyina, V. A. (2022). On the Classification of Values and Anti-Values. In: Vestnik of Moscow State Linguistic 
University. Humanities, 3 (858), 46–53. DOI: 10.52070/2542-2197_2022_3_858_46 (in Russ.).

9.	 Pavlyuchenkov, N. N. (2022). Apology of the Orthodox Church in Russia in the Works of Priest Pavel 
Florensky. In: The Motherland Concept: Content, Formation, Actualization: Collection of Materials of the 
VI International Scientific Conference (Moscow, April 22, 2022). Moscow: Moscow Institute of Art and 
Industry publ., pp. 229–233 (in Russ.).

10.	 Vorokhobov, A. V. (2023). Patriotism as a Reasonable Obligation. In: The Motherland Concept: Content, 
Formation, Actualization: Content, Formation, Actualization: Materials of the VII International Scientific 
Conference (Moscow, April 21, 2023). Moscow: Moscow Institute of Art and Industry publ., pp. 99–102 
(in Russ.).

11.	 Pavlyuchenkov, N. N. (2024). The Concept of the Motherland in P. A. Florensky’s Genealogical Studies. 
In: The Motherland Concept: Content, Formation, Actualization: Content, Formation, Updating: Materials 
of the VIII International Scientific Conference (Moscow, April 19–20, 2024). Moscow: Moscow Institute of 
Industrial Art publ., pp. 267–269 (in Russ.).

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ
Чикаева Татьяна Александровна (г. Москва) – кандидат философских наук, доцент, заведующий ка-
федрой гуманитарных и социально-экономических дисциплин Московского художественно-про-
мышленного института; 
e-mail: umoi@rambler.ru

INFORMATION ABOUT THE AUTHORS
Tatyana A. Chikaeva (Moscow) – Cand. Sci. (Philosophy), Assoc. Prof., Head of the Department, Department 
of Humanities and Social Economic Disciplines, Moscow Art and Industrial Institute;
e-mail: umoi@rambler.ru



Для заметок



Над номером работали:
Ответственный редактор Л. В. Самсонова
Литературный редактор Вер. А. Кулакова

Переводчик Вер. А. Кулакова
Компьютерная вёрстка – Вер. А. Кулакова

Корректор И. К. Гладунов

Адрес редакции:

105005, г. Москва, ул. Радио, д. 10А, офис 98
тел. (495) 780-09-42 (доб. 6101)

e-mail: sj@guppros.ru
сайт: www.philosmgou.ru

Формат 70х108/16. Бумага офсетная. Печать офсетная. Гарнитура "Minion Pro".
Тираж 500 экз. Усл. п.л. 9,5, уч.-изд. л. 13.

Подписано в печать: 12.12.2025 г. Дата выхода в свет: 16.12.2025. Заказ № 2025/12-16.
Отпечатано в Государственном университете просвещения 

105005, г. Москва, ул. Радио, д. 10А

СОВРЕМЕННЫЕ ФИЛОСОФСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

2025. № 4


