
88

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ

Научная статья
УДК 101.1:316
DOI: 10.18384/2949-5148-2025-4-88-97

КОНЦЕПЦИЯ РЕСЕНТИМЕНТА В ФИЛОСОФИИ НИЦШЕ:  
СОЦИАЛЬНО-ФИЛОСОФСКИЕ ПОИСКИ И ЭКСТРЕМИСТСКИЕ 
ИНТЕРПРЕТАЦИИ

Васюков Р. В.
Российский государственный социальный университет, г. Москва, Российская Федерация 
e-mail: rostislawww@mail.ru

Поступила в редакцию 31.03.2025 
После доработки 21.04.2025 

Принята к публикации 12.05.2025 
Аннотация
Цель. Раскрыть современное социально-философское значение концепции ресентимента 
Фридриха Ницше и выявить причины и последствия её редукционистского прочтения.
Процедура и методы. Методологическая основа работы включает герменевтический анализ ос-
новных текстов Ницше, дополненный междисциплинарным подходом, объединяющим фило-
софский, социальный и психологический дискурсы и критическим анализом концепции ресен-
тимента.
Результат. Установлено, что вульгарное толкование основных понятий философии Ницше свя-
зано с игнорированием их экзистенциально-творческого и духовного содержания, что ведёт к 
искажению всей ницшеанской философии и формирует почву для её использования в мили-
таристских и экстремистских целях. Предложена авторская интерпретация ресентимента через 
концепт «воли к свободе», подчёркивающий диалогичность человеческого бытия и этическую 
ответственность.
Теоретическая и/или практическая значимость. Предложенная интерпретация ресентимента по-
зволяет преодолеть бинарную социально-онтологическую оппозицию «сила – слабость» за счёт 
интеграции идей современной социальной философии и психологии. Исследование в целом 
позволяет расширить возможности применения ницшеанской мысли в современных антропо-
логических и этических исследованиях. Практическая ценность работы заключается в противо-
действии манипуляциям и экстремистским интерпретациям философской концепции Ницше.

Ключевые слова: воля к власти, диалог, ответственность, ресентимент, свобода, социальная 
стратификация, социальная философия, социальное неравенство, экзистенциальный выбор, 
экстремизм

Для цитирования: 
Васюков Р. В. Концепция ресентимента в философии Ницше: социально-философские поиски 
и экстремистские интерпретации // Современные философские исследования. 2025. № 4. С. 88–
97. https://doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-88-97.

1

© CC BY Васюков Р. В., 2025.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

89

Original research article

RESSENTIMENT IN NIETZSCHE’S PHILOSOPHY: SOCIO-PHILOSOPHICAL 
INQUIRIES AND EXTREMIST INTERPRETATIONS

R. Vasyukov
Russian State Social University Moscow, Russian Federation 
e-mail: rostislawww@mail.ru

Received by the editorial office 31.03.2025
Revised by the author 21.04.2025

Accepted for publication 12.05.2025
Abstract
Aim. To reveal the contemporary social philosophical significance of Friedrich Nietzsche’s concept of 
ressentiment and to identify the causes and consequences of its reductionist reading.
Methodology. Hermeneutic analysis of Nietzsche’s key texts, complemented by an interdisciplinary ap-
proach integrating philosophical, social, and psychological discourses, as well as a critical analysis of 
the concept of ressentiment, was complemented.
Results. It is established that the vulgarization of Nietzsche’s core philosophical concepts, stemming 
from the disregard of their existential creative and spiritual content, distorts his philosophy and creates 
grounds for its exploitation in militarist and extremist agendas. An original interpretation of ressenti-
ment is proposed through the concept of the “will to freedom,” emphasizing the dialogical nature of 
human existence and ethical responsibility.
Research implications. The proposed interpretation of ressentiment enables the overcoming of the bi-
nary social ontological opposition “strength – weakness” through the integration of ideas from modern 
social philosophy and psychology. The study expands the potential applications of Nietzschean through 
contemporary anthropological and ethical research. The practical value lies in countering manipulative 
and extremist interpretations of Nietzsche’s philosophical concepts.

Keywords: will-to-power, dialogue, responsibility, resentment, freedom, social stratification, social phi-
losophy, social inequality, existential choice, extremism

For citation:
Vasyukov, R. V. (2025). Ressentiment In Nietzsche’s Philosophy: Socio-Philosophical Inquiries 
and Extremist Interpretations. In: Contemporary Philosophical Research, 4, pp. 88–97. https://doi.
org/10.18384/2949-5148-2025-4-88-97.

Введение

Философское наследие Фридриха 
Ницше продолжает формировать интел-
лектуальные и культурные ландшафты 
современности, сохраняя статус одного 
из самых влиятельных и противоречи-
вых в истории философской мысли. Идеи 
Ницше остаются актуальными не толь-
ко как объект академических исследова-
ний, но и как источник смыслов, способ-
ных вплоть до сего дня вдохновлять как 
на великие творческие порывы, так и на 
социально опасные действия. Эта двой-
ственность проистекает из самой приро-

ды ницшеанской философии, бросившей 
вызов фундаментальным основам тради-
ционного мировоззрения. Философский 
«молот» Ницше обрушился на догматиче-
ские системы XIX в. – религиозные, науч-
ные и философские, – потребовав вместе 
с этим радикального пересмотра самих их 
оснований.

Важнейшим в этом глобальном пла-
не философского демонтажа стал отказ 
от традиционных моральных парадигм. 
Ницше утверждал, что моральные нор-
мы, претендующие на универсальность, на 
деле представляют собой продукт социаль-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

90

ных отношений. Мораль, по его мнению, 
является производным социальным кон-
структом, который рождается из «стадного 
инстинкта». Для убедительности и эффек-
тивности своего действия этот инстинкт 
скрывает себя под масками «вечных» ре-
лигиозных истин, формирует вокруг себя 
ложные ореолы, вводящие в заблужде-
ние. Ключом к пониманию этого процес-
са выступает введённый философом тер-
мин – ресентимент. Этот термин отражает 
сложный психосоциальный феномен, при 
котором подавленная воля к власти (глав-
ная онтологическая категория у Ницше) 
трансформируется в скрытую ненависть к 
сильному и творческому началу.

Особую актуальность концепция ресен-
тимента имеет сегодня по двум основным 
причинам. Во-первых, она раскрывает ме-
ханизмы формирования коллективного и 
индивидуального сознания, превращение 
слабости в мнимую добродетель, зави-
сти – в моральное превосходство, что про-
должает иметь место в социальных, по-
литических, культурных и повседневных 
практиках [1]. Во-вторых, эта идея наделя-
ет учение Ницше элементом особой прово-
кативности, которая также обусловлена и 
особой, для многих притягательной, афо-
ристичной, намеренно эпатажной формой 
изложения.

Стилистика и содержание идей Ницше 
создают риск того, что неподготовленная 
читательская аудитория, воспринимая 
эти идеи вне контекста всей философии 
Ницше, может интерпретировать их как 
призыв к тотальному разрушению, что не-
редко становится почвой для экстремист-
ских настроений [2].

Методологическая основа

Методология исследования сочетает 
философскую рефлексию с междисци-
плинарным подходом, что позволяет не 
только реконструировать идеи Ницше, 
но и раскрыть их актуальность в контек-
сте современности. Такой синтез даёт 
возможность проследить, как ресенти-
мент – изначально абстрактное и, казалось 

бы, произвольное понятие в философии 
Ницше – трансформируется в востребо-
ванный концепт, активно развивающийся 
в рамках современных социально-гума-
нитарных исследований. В основе работы 
лежит герменевтический подход, вклю-
чающий интерпретацию текстов «К гене-
алогии морали», «По ту сторону добра и 
зла», «Так говорил Заратустра» в контексте 
полемики Ницше с идеями христианской 
морали и рационализма, структурно-се-
мантический анализ терминологической 
системы Ницше, историко-философскую 
реконструкцию идей Ницше в интеллекту-
альном контексте XIX–XX вв.

Кроме того, методологическая основа 
исследования включает элементы крити-
ческого анализа, позволяющего выявить 
риски вульгаризации, упрощённых и экс-
тремистских рецепций философии Ницше, 
актуальных в современную эпоху.

Концепция ресентимента в контексте 
моральной философии Ницше

Понятие ресентимент (фр. «озлоблен-
ность», «затаённая обида») не имеет точ-
ного аналога в русском языке, объединяя 
значения мстительности, злопамятности 
и подавленной агрессии. В философии 
Ницше ресентимент лежит в основе «раб-
ской морали» – мировоззренческой уста-
новки, в общем и целом противополож-
ной тем установкам, которые свойственны 
сильному, господскому типу личности [3, 
c. 253]. Ресентимент возникает как реакция 
слабого на силу. Вместо реализации «воли 
к власти» индивид подавляет жизненную 
энергию, отрицает её, превращаясь в дека-
дента, умертвляющего жизнь в себе и ин-
фицирующего аналогичными установками 
других через ценности.

Этот феномен проявляется в двух фор-
мах. Социальная форма – коллективная 
месть «слабых» носителям подлинных 
ценностей через создание искусственных 
ценностных регуляторов – религиозных 
догм, законов, моральных императивов. 
Объединяясь, «стадо» низвергает сильных, 
подменяя естественную иерархию навя-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

91

занными, искусственными нормами, по-
давляющими силу. Индивидуальная фор-
ма – это аскетизм, самоограничение, при 
которых естественная природная агрессия 
направляется внутрь, порождая лицемер-
ное отрицание жизни.

Показателем силы личности для Ницше 
становится её способность к открытому, 
искреннему следованию воли к власти. 
Различные формы альтруизма, взаимопо-
мощи или жертвенности рассматриваются 
философом как симптомы вырождения – 
способы маскировки собственной слабо-
сти под личиной показной добродетели. 

Ницшеанский анализ обнажает экзи-
стенциальную несостоятельность это-
го явления, за кажущейся строгостью 
аскетического идеала скрывается по-
казная театральность самоотречения. 
Ницше раскрывает природу аскезы либо 
как агрессивного навязывания ценно-
стей, принципиально враждебных жизни 
(вспомним христианские императивы с их 
отрицающим импульсом – «не убий», «не 
возжелай»), либо как изощрённой формы 
самоуничтожения. В последнем случае из-
начально созидательная воля к власти, со-
ставляющая ядро человеческой природы, 
извращается до своей противоположно-
сти – жизненная энергия, подавляемая под 
маской духовного очищения, превращает-
ся в инструмент саморазрушения.

Ключевой тезис Ницше строится на от-
рицании идеи равенства. Философ убеж-
дён, люди изначально не равны по своей 
природной силе, следовательно, всякое ис-
кусственное уравнивание – будь то в этике, 
политике или социальных отношениях – 
есть ложь, порождённая ресентиментом. 
Только признание этой иерархии позволя-
ет избежать культурного вырождения.

Экстремистский потенциал ницшеан-
ства проявляется в ультимативной дилем-
ме, которую оно бросает читателю как сво-
еобразный жизненный вызов. На одной 
чаше весов – декадент, добровольно за-
ковавший себя в цепи иллюзорной мора-
ли из страха перед собственной немощью. 
На другой – сверхчеловек [4, c. 31–32], чья 
неудержимая воля к власти разрывает ус-

ловности, превращая моральные табу в 
прах, сметая на своём пути любые пре-
пятствия. Эта антиномия созвучна рас-
кольниковскому противостоянию «твари 
дрожащей» и «право имеющего»1, но если 
у Достоевского решение обретается через 
покаяние, то Ницше доводит данный кон-
фликт до экзистенциального предела. Его 
провокативная риторика оказывается не 
просто интеллектуальным экспериментом, 
но экзистенциальным триггером, призван-
ным запустить разрушение привычной, 
устоявшейся эмоциональной и мировоз-
зренческой рутины, заставить человека 
сделать решительный экзистенциальный 
выбор, исключающий какие-либо компро-
миссы.

Именно здесь кроется опасность вуль-
гарной интерпретации. Адепты насилия 
и милитаристской риторики зачастую 
цинично эксплуатируют образ «сверхче-
ловека», намеренно отрывая его от фило-
софского контекста. В упрощённом про-
чтении ницшеанский идеал редуцируется 
до оправдания физической агрессии, тогда 
как у самого философа речь идёт, прежде 
всего, о напряжённой духовной борьбе. 
Разрушительный дух нигилизма, заложен-
ный в критике традиционной морали, под-
меняется примитивным культом грубой 
силы. Внимание переносится с самоопре-
деления на насилие. Неподготовленное 
сознание, не различающее уровней эк-
зистенциального и социального, легко 
превращает сложную систему взглядов в 
программу разрушения – будь то полити-
ческий радикализм или эстетический бунт. 
Акцент с преодоления собственной огра-
ниченности смещается в сторону уничто-
жения внешних ограничений.

В философской системе Ницше индиви-
дуальное величие и мощь становятся цен-
тральной осью, вокруг которой вращается 
смысл существования. Всё, что находится 
вне этого фокуса, обречено на слабость и 
поражение. Само пребывание за преде-
лами «оси силы» философ трактует как 
экзистенциальный вызов, и если сверх-
1	 Достоевский Ф. М. Преступление и наказание. М.: 

Наука, 1970. С. 213.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

92

человек принимает его, бросая вызов соб-
ственным границам, то декадент бежит от 
этой борьбы, отрицая сам принцип само-
утверждения. Источником ресентимент-
ности, по Ницше, становится мучительное 
осознание дистанции между собой и иде-
алом величия. Это чувство усугубляется 
осознанием различия с теми, кто движется 
к цели, – отсюда рождается соответствую-
щее внутреннее состояние, разрешающее-
ся через ресентимент – отрицание чужого 
успеха, трактуемого ресентиментной лич-
ностью как иллюзорного или безнрав-
ственного.

Примечательно, что ницшеанская аполо-
гия силы, действительно, не скрывает своей 
антидемократической сущности, восхожде-
ние к величию предполагает тотальное под-
чинение слабого. Философ конструирует 
модель социума, радикально разделённого 
на два полюса – аристократию духа, реа-
лизующую волю к власти через творческое 
доминирование, и подчинённую массу, 
чья роль сводится к обслуживанию эли-
ты. Последняя, в целом, согласно Ницше, 
должна полностью принимать своё по-
ложение, не генерировать ресентимента, а 
выступать необходимым условием стабиль-
ности природной иерархии. Эта безжалост-
ная стратификация, по Ницше, не просто 
социальная модель, но и органичный закон 
мироустройства – сила узаконивает себя не 
через моральные сентенции, а через акт са-
моутверждения в бытии. 

Проблема актуализации концепции 
ресентимента

Концепция ресентимента, введённая 
Ницше как инструмент критики морали, 
оказалась исключительно плодотворной 
для междисциплинарных исследований. 
Немецкий психиатр Эрнст Кречмер адап-
тировал это понятие для психологии. 
«Под рессентиментом мы подразумева-
ем комплексную установку чувств людей, 
действительно или мнимо обойдённых в 
жизни; порождённые завистью и нуждой 
жизненные воззрения; перспективу жизни 
снизу; сверлящее, постоянно возобновляю-

щееся чувство скрытого внутреннего воз-
мущения; типичную установку слабого 
против сильного, бедного по отношению 
к богатству, безобразного по отношению 
к красоте, больного, вырождающегося и 
увядающего по отношению к здоровью и 
молодости; и вместе с тем здесь отмеча-
ется тенденция к кататимной переоцен-
ке, придающей слабому и бедному этически 
более высокую ценность» [5, с. 294].

Кречмер интерпретирует ресентимент 
как источник сверхкомпенсации – меха-
низма, при котором гипертрофированное 
демонстрирование определённых пове-
денческих свойств маскирует внутреннюю 
уязвимость. Например, показная агрессия 
часто скрывает глубинный страх, а напуск-
ная уверенность – сомнения в собственной 
значимости.

Кроме того, немецкий психиатр отме-
тил особое значение борьбы за власть в 
становлении характера человека. В целом, 
Кречмер оценивал ресентимент и как воз-
будитель, и как симптом психопатологий 
[5, с. 295–299]. Благодаря интерпретациям 
Кречмера ницшеанские понятия перешаг-
нули границы философии, войдя в инстру-
ментарий психотерапии и закрепившись в 
анализах социального поведения.

Новый этап осмысления ресентимента 
был связан также с работой Макса Шелера 
«Ресентимент в структуре моралей». 
Автор, сохраняя ницшеанскую традицию 
критики морали, расширяет её социаль-
но-философским и психологическим ана-
лизом. В отличие от Ницше, Шелер не 
акцентирует внимание на христианстве и 
в качестве основного источника ресенти-
мента рассматривает социально-психоло-
гические причины. 

Особую остроту проблеме, по Шелеру, 
придаёт противоречие современных об-
ществ, провозглашающих эгалитаризм и 
вместе с этим воспроизводящих иерархию 
и неравенство:

«Максимально сильный заряд ресенти-
мента должен быть в таком обществе, где, 
как у нас, почти равные политические пра-
ва и, соответственно, формальное, публич-
но признанное социальное равноправие 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

93

соседствует с огромными различиями в 
фактической власти, в фактическом иму-
щественном положении и в фактическом 
уровне образования, т. е. в таком обществе, 
где каждый имеет “право” сравнивать себя 
с каждым и не может сравниться реально» 
[6, с. 21].

Несмотря на плодотворные интер-
претации ресентимента в социальной 
психологии и политической теории, его 
философская концептуализация остаёт-
ся незавершённой. У Ницше ресентимент 
возникает не только как критика религи-
озного лицемерия, но и как экзистенци-
альный протест против гуманистических 
иллюзий. Человек в его трактовке – суще-
ство, обречённое на самоотчуждение, и 
ресентимент становится признаком экзи-
стенциальной капитуляции – неспособно-
сти принять мир в его суровости и утвер-
дить себя в нём через волю к власти.

Шелер, развивая эту категорию, в боль-
шей степени переводит дискурс в соци-
альнофилософскую область, дополняет 
психологический аспект феномена соци-
альным измерением – конкурентной при-
родой современных обществ. 

И здесь возникает сложность, посколь-
ку если признать ресентимент антропо-
логической константой, то логично по-
пытаться институционализировать его, 
превратив в катализатор социальной ди-
намики. Недовольство, лишённое выра-
жения, и скрытая зависть могли бы стать 
ресурсом для создания различных форм 
конструктивной компенсации в труде, 
творчестве и т. п. Вместе с этим, встраивая 
ресентимент в структуру социального вза-
имодействия, общество рискует скорее не 
преодолеть его, а еще более гипертрофи-
ровать, превратив в устойчивый элемент 
культурного кода.

Сегодня часто можно услышать, что 
ресентимент (чувство зависти, злобы, 
скрытой мести) – это неотъемлемая часть 
человеческой природы: люди всегда будут 
завидовать и мстить, и с этим ничего не 
поделать. Такие рассуждения становятся 
удобным оправданием. Общество как бы 
признаёт вред ресентимента, но на деле 

смиряется с ним, считая его нормой. Но 
так ли это на самом деле? И можно ли пре-
одолеть это разрушительное чувство?

Шелер связывал ресентимент не с «пло-
хой» природой человека, а во многом с со-
циальным неравенством. По его мнению, 
это чувство возникает у тех, кто проиграл в 
социальной борьбе и оказался в проигрыш-
ном положении. У проигравшего возникает 
два пути: смириться – отказаться от амби-
ций и принять свою роль, или мстить  – по-
пытаться низвергнуть победителя, подме-
нив природную силу и энергию хитростью 
или моральным превосходством (напри-
мер, объявить слабость «добродетелью»).

Ницше полагал, что свобода возмож-
на только через власть. Если человек не 
господствует, он становится чьей-то соб-
ственностью. Гегелевская диалектика 
«раба и господина» [7, с. 101–104] разреша-
ется им в духе идеи о том, что раб мечтает 
не о свободе, а о том, чтобы самому стать 
господином. Однако философ как буд-
то намеренно не отвечает на важный во-
прос – может ли подчинение власти быть 
добровольным? Например, когда люди 
подчиняются не из страха, а из уважения к 
знаниям или опыту лидера.

Власть не всегда тотальна. Она может 
иметь локальные рамки ситуации или ком-
петенции. Кроме того, власть может быть 
служением, и обладание властью само по 
себе способно становиться определённым 
видом «рабства».

Примечательно, что ещё в Античности 
Сократ в споре с Фразимахом оспаривал 
сведение власти к грубой силе или соб-
ственной наживе. На утверждение софиста 
Фразимаха о том, что правитель, подобно 
пастуху, заботится не об овцах, а о буду-
щем пире, он возразил метафорой ответ-
ственной власти. Подлинный пастух под-
чиняет свои интересы благополучию стада. 
«…всякая власть, поскольку она власть, 
имеет в виду благо не кого иного, как тех, 
кто ей подвластен и ею опекаем – в обще-
ственном и в частном порядке. И неужели 
ты думаешь, будто те, кто правит госу-
дарствами, – подлинные правители – пра-
вят по доброй воле?» [8, с. 54]. Здесь власть 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

94

оказывается формой служения, в кото-
ром формальное доминирование скрыва-
ет фундаментальную зависимость – пра-
витель обречён заботиться о подвластных, 
иначе утрачивает саму суть своей роли. 

В философии Ницше властвующий субъ-
ект выступает творцом ценностей, утверж-
дая их через акты оценивания. Основой 
такого процесса служат чистая субъектив-
ность и воля к власти. Если сама ценность 
рождается из этой воли, то её цель – безгра-
ничное распространение господства. Таким 
образом, нарастающее господство диктует 
всё более радикальные ценности. Возникает 
своего рода порочный круг, в психологиче-
ском плане выражающийся танталовыми 
муками властвующего. Усвоение ценности 
власти как цели порождает дальнейшую не-
насытную жажду власти, ценность которой 
непрерывно возрастает и которая в то же 
время, оставаясь в полной мере не удовлет-
ворённой, обрекает властвующего на беско-
нечное стремление к её расширению.

Сегодня, как и во времена Ницше или 
Шелера, ресентимент продолжает своё су-
ществование, социально-экономические 
расслоение, стратификация не исчезают, 
напротив, появляется всё больше тригге-
ров, параметров успеха, которые могут за-
пустить реакцию ресентимента [9] даже у 
тех, кто, как кажется, уже получил всё [10]. 
Если Ницше в качестве единственного кон-
структивного варианта предлагал ещё боль-
шее усиление и раскрытие индивидуальных 
властных амбиций, то более продуктивной 
альтернативой преодоления ресентимен-
тарной динамики, с учётом современных 
философских и психологических исследо-
ваний, видится не воля к власти, а воля к 
свободе [11], раскрываемая в контексте ди-
алога и признания ценности Другого.

Анализ структуры ресентимента выяв-
ляет два основных его элемента:

1) деструктивный – стремление к от-
ветному порабощению, питающее психи-
ческие и социальные кризисы личности;

2) созидательный – естественное жела-
ние освобождения, выход из-под насиль-
ственной власти.

Исторический опыт тоталитарных ре-
жимов XX в. демонстрирует тупик ницше-
анской логики [12]. Культ силы, который 
должен воплощать индивидуалистический 
идеал свободы, оказывается вынужден в 
итоге подавлять всякую индивидуальность 
и свободу, в том числе и у самого властву-
ющего, что порождает массовый ресен-
тимент, который, в свою очередь, вновь 
воспроизводит насилие. В таких системах 
одновременно угнетённые и инфициро-
ванные ценностями власти вновь подме-
няют свободу местью, замыкая порочный 
круг разрушения.

Преодоление этого круга насилия требует 
переосмысления самих основ социального 
взаимодействия. Альтернативу дихотомии 
«господин – раб» предлагают диалогиче-
ская модель [13] и философия персонализ-
ма [14, c. 477–486]. Если для Ницше субъект 
конституирует себя через монологическую 
«волю к власти», то здесь акцент смещается 
на со-бытие – пространство, где уникаль-
ность личности не подавляется, а раскры-
вается через признание ценности Другого. 
Персоналисты отвергают иерархию при-
нуждения, заменяя её этикой солидарности, 
в которой сила рождается не из доминиро-
вания, а из взаимного признания.

Однако подлинный разрыв с логи-
кой ресентимента требует ещё одного 
шага – обращения к христианской идее 
прощения, которую Ницше, отвергая как 
проявление «морали рабов», принципи-
ально игнорировал. Именно прощение, 
а не месть, становится актом радикаль-
ной свободы [15, с. 325–326]. Жертва, от-
казываясь от «ответного порабощения», 
трансформирует первично социальную и 
моральную реальность конфликта, устра-
няя парадигму конфликта и борьбы как 
онтологическую основу в философии 
Ницше (что скрывает дарвинско-гегелев-
ское влияние). Христианство предлагает 
не подавление гнева, а его онтологическое 
преображение – разрыв порочной связи 
«угнетатель – жертва» через отказ от прин-
ципа талиона («око за око – зуб за зуб) [6]. 
Прощая, человек не слабеет, а обретает 
власть над циклом насилия, выводя отно-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

95

шения из плоскости силы в пространство 
смысла.

В сердцевине поднятой Ницше пробле-
мы ресентимента лежат важнейшие во-
просы: какой должна быть власть, чтобы 
выполнять свою функцию, не вызывая 
ресентимента? как совместить эффектив-
ное управление с сохранением социальной 
гармонии? как избежать раскола в обще-
стве, превратив власть в инструмент кон-
солидации? и наконец – как обеспечить 
свободу личности, не подавляя её потен-
циала, а раскрывая его?

Современный социальный и культур-
ный контекст лишь подчёркивает актуаль-
ность этих вопросов [17]. Сегодня поиск 
модели власти, способной преодолеть по-
рочный круг ресентимента, становится не 
просто философской задачей, а насущной 
необходимостью [18].

Заключение

Философия Фридриха Ницше, как де-
монстрирует исследование, остаётся не 
просто интеллектуальным наследием 
XIX в., но и мощным инструментом ана-
лиза современных социальных, поли-
тических и экзистенциальных вызовов. 
Концепция ресентимента, раскрывающая 
механизмы превращения слабости в мни-
мую добродетель, а зависти – в моральное 
превосходство, сохраняет свою провока-
тивность, при этом требуя осторожного 
обращения.

Философский «молот» Ницше, разбива-
ющий догмы морали и религии, обнажает 
опасность трактовки «воли к власти» как 
примитивного культа силы. История XX в. 
с её тоталитарными режимами доказывает, 
что вырванные из контекста идеи «сверх-
человека» и «аристократии духа» легко 
превращаются в инструмент идеологиче-
ского насилия. Вульгаризация философии 
Ницше, игнорирующая её экзистенциаль-
но-творческое ядро, не только искажает 
мысль автора, но и питает милитаристскую 
риторику, подменяя духовную борьбу фи-
зической агрессией.

Междисциплинарный анализ, включа-
ющий психологические интерпретации 
Кречмера и социологическую критику 
Шелера, расширяет понимание ницшеан-
ской концепции ресентимента. Если Ницше 
видел в ресентименте симптом экзистен-
циальной капитуляции, то Шелер связы-
вает его с противоречиями современных 
обществ, в которых формальное равенство 
маскирует глубокое неравенство. Это про-
тиворечие, усугубляемое цифровой эпохой 
с её культом индивидуального успеха, де-
лает ресентимент универсальным феноме-
ном, требующим научного и философского 
переосмысления.

Ключевой альтернативой ницшеанской 
модели социальных отношений выступает 
диалогическая модель и этика солидарно-
сти персонализма. Акцент на «со-бытии», 
в котором сила рождается из взаимного 
признания, а не из доминирования и го-
сподства, позволяет преодолеть бинар-
ность оппозиции «сила – слабость» [19]. 
Подлинный прорыв за пределы ресенти-
мента невозможен без христианской идеи 
прощения. Прощение, понимаемое не как 
слабость, а как акт свободы, разрывает по-
рочный круг насилия, устраняет онтологи-
ческую основу борьбы и конфликта, пере-
водя социальные отношения из плоскости 
силы в пространство смысла.

Вопросы, поднятые Ницше, – о природе 
управления, гармонии общества и свободе 
личности – звучат сегодня с новой силой. 
Ответом на них может стать синтез «воли 
к свободе», диалога и прощения, в котором 
власть утрачивает тотальность, превраща-
ясь в служение, а ресентимент трансфор-
мируется в энергию созидания.

Философия Ницше, таким образом, тре-
бует не слепого принятия, но критической 
рефлексии, способной отделить её твор-
ческий потенциал от рисков экстремизма. 
Только через признание взаимозависимо-
сти силы и уязвимости, свободы и ответ-
ственности общество сможет преодолеть 
ресентимент, превратив его из разруши-
тельного тупика в импульс для подлинно-
го развития.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

96

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Лобазова О. Ф. Власть и общество в России: национальная идея и гражданская идентичность // 

Мир русскоговорящих стран. 2024. № 4 (22). С. 6–23. DOI: 10.20323/2658-7866-2024-4-22-6.
2.	 Лонский Я. А. Анализ философско-исторической траектории становления религиозного экс-

тремизма в России в период с 862 по 1917 год // Социально-гуманитарные знания. 2023. № 11. 
С. 155–157.

3.	 Ницше Ф. По ту сторону добра и зла. К генеалогии морали. Случай «Вагнер» / пер. с нем. 
Н. Н. Полилова, К. А. Свасьяна. М.: Эксмо, 2012. 480 с.

4.	 Ницше Ф. Так говорил Заратустра / пер. с нем. М.: Прогресс, 1994. 512 с.
5.	 Кречмер Э. Медицинская психология / пер. с нем. В. А. Лукова. СПб.: Союз, 1998. 464 с.
6.	 Шелер М. Ресентимент в структуре моралей. СПб.: Наука; Университетская книга, 1999. 231 с.
7.	 Гегель Г. В. Ф. Феноменология духа. М.: Наука, 2000. 495 с.
8.	 Платон. Государство / пер. с А. Н. Егунова. М.: Академический проект, 2015. 398 с.
9.	 Кирилина Т. Ю. Ресентимент как инструмент анализа социальных явлений // Социально-

гуманитарные технологии. 2022. № 4 (24). С. 12–18. 
10.	 Отюцкий Г. П. Социально-культурологические аспекты зла в теоретическом наследии русского 

религиозно-философского ренессанса // Контекст и рефлексия: философия о мире и человеке. 
2024. № 5–1. С. 109–120.

11.	 Меликов И. М. Личное бытие свободы. М.: Канон+, 2024. 336 с.
12.	 Кузьменко Г. Н. Futurum. Полисемия термина “постмодерн”: проблема и вариант решения // 

Социальная политика и социология. 2024. Т. 23. № 3 (152). С. 160–166. DOI: 10.17922/2071-3665-
2024-23-3-160-166.

13.	 Бахтин М. М. Собрание сочинений: в 7 т. Т. 6: Проблемы поэтики Достоевского. М.: Русские сло-
вари: Языки славянской культуры, 2002. 800 с.

14.	 Мунье Э. Манифест персонализма / пер. с фр.; вступ. ст. И. С. Вдовиной. М.: Республика, 1999. 
559 с.

15.	 Бердяев Н. А. Смысл творчества. М.: АСТ, 2004. 480 с.
16.	 Апресян Р. Г. Ресентимент и историческая динамика морали // Этическая мысль. Т. 17. № 2 / отв. 

ред. А. А. Гусейнов. М.: Институт философии РАН, 2017. С. 5–25.
17.	 Синебрюхова А. С., Жилина В. А. Ресентимент как черта современных моральных рисков // 

Социальные нормы в условиях современных рисков: материалы Международной научно–практи-
ческой конференции (Челябинск, 18–19 мая 2017 г.). Челябинск: АнтроВита, 2017. С. 278–282.

18.	 TenHouten W. D. From Ressentiment to Resentment as a Tertiary Emotion // Research in Social 
Sciences. 2018. Vol. 10. № 4. P. 49. DOI: 10.5539/res.v10n4p49.

19.	 Евреева О. А., Афонин М. В. Ценностный выбор российской цивилизации // Социальная поли-
тика и социология. 2024. Т. 23. № 1 (150). С. 126–131. DOI: 10.17922/2071-3665-2024-23-1-126-131.

REFERENCES
1.	 Lobazova, O. F. (2024). Power and Society in Russia: National Idea and Civic Identity. In: World of 

Russian-Speaking Countries, 4 (22), 6–23. DOI: 10.20323/2658-7866-2024-4-22-6 (in Russ.).
2.	 Lonsky, Ya. A. (2023). Analysis of the Philosophical and Historical Trajectory of the Development of 

Religious Extremism in Russia from 1862 to 1917. In: Social and Humanitarian Knowledge, 11, 155–157 
(in Russ.).

3.	 Nietzsche, F. (2012). Beyond Good and Evil: On the Genealogy of Morality. In: “Wagner” Case. Moscow: 
Eksmo publ. (in Russ.).

4.	 Nietzsche, F. (1994). Thus Spoke Zarathustra. Moscow: Progress publ. (in Russ.).
5.	 Kretschmer, E. A Text Book of Medical Psychology. St. Petersburg: Soyuz publ. (in Russ.).
6.	 Scheler, M. (1999) Resentment in the Structure of Morals. St. Petersburg: Nauka publ., 

Universittetskaya kniga publ. (in Russ.).
7.	 Hegel, G. V. F. (2000). Phenomenology of the Spirit. Moscow: Nauka publ. (in Russ.).
8.	 Plato (2015). The Republic. Moscow: Academichesky Proekt publ. (in Russ.).
9.	 Kirilina, T. Yu. (2022). Resentment as a Tool for Analyzing Social Phenomena. In: Social and 

Humanitarian Technologies, 4 (24), 12–18 (in Russ.).
10.	 Otyutsky, G. P. (2024). Social Cultural Aspects of Evil in the Theoretical Heritage of the Russian Religious 

and Philosophical Renaissance. In: Context and Reflection: Philosophy of the World and Human Being, 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

97

5–1, 109–120 (in Russ.).
11.	 Melikov, I. M. (2024). Personal Being of Freedom. Moscow: Canon+ publ. (in Russ.).
12.	 Kuzmenko, G. N. (2024). Futurum. Polysemy of the Term “Postmodern”: Problems and Solution. In: 

Social Policy and Sociology, 23 (3), 160–166. DOI: 10.17922/2071-3665-2024-23-3-160-166 (in Russ.).
13.	 Bakhtin, M. M. (2002). Collected Works. Vol. 6: Problems of Dostoevsky’s Poetics. Moscow: Russkie 

slovari publ., Yazyki slavyanskoy kultury publ. (in Russ.).
14.	 Mounier, E. (1999). Manifesto of Personalism. Moscow: Respublika publ. (in Russ.).
15.	 Berdyaev, N. A. (2004). The Meaning of Creativity. Moscow: AST publ. (in Russ.).
16.	 Apresyan, R. G. (2017). Resentment and the Historical Dynamics of Morality. In: Ethical Thought. 

Vol. 17 (2). Moscow: Institute of Philosophy, Russian Academy of Sciences publ., pp. 5–25.
17.	 Sinebryukhova, A. S. & Zhilina, V. A. (2017). Resentment as a Feature of Modern Moral Risks. In: Social 

Norms in the Context of Modern Risks: Proceedings of the International Scientific and Practical Conference 
(Chelyabinsk, May 18–19, 2017). Chelyabinsk: AntroVita publ., pp. 278–282 (in Russ.).

18.	 TenHouten, W. D. (2018). From Ressentiment to Resentment as a Tertiary Emotion. In: Research in 
Social Sciences, 10 (4), pp. 49. DOI: 10.5539/res.v10n4p49 (in Russ.).

19.	 Evreeva, O. A. & Afonin, M. V. (2024). Value Choice of Russian Civilization. In: Social Policy and 
Sociology, 23 (1), pp. 126–131. DOI: 10.17922/2071-3665-2024-23-1-126-131 (in Russ.).

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРАХ
Васюков Ростислав Викторович (г. Москва) – кандидат философских наук, доцент кафедры совре-
менных аксиологических проблем и религиозной мысли Российского государственного социального 
университета;
e-mail: rostislawww@mail.ru

INFORMATION ABOUT THE AUTHORS
Rostislav V. Vasyukov (Moscow) – Cand. Sci. (Philosophy), Assoc. Prof., Department of Modern Axiological 
Problems and Religious Thought, Russian State Social University; 
e-mail: rostislawww@mail.ru


