
ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

18

Научная статья
УДК 001.8
DOI: 10.18384/2949-5148-2025-4-18-26

«ХОРЁК ДОКИНЗА» И АВТОКОММУНИКАЦИЯ

Марков А. В.1*, Штайн О. А.2
1Российский государственный гуманитарный университет, г. Москва, Российская Федерация 
2Уральский федеральный университет имени первого Президента России Б. Н. Ельцина, 
г. Екатеринбург, Российская Федерация 
*Корреспондирующий автор; e-mail: markovius@gmail.com

Поступила в редакцию 30.03.2025 
После доработки 18.04.2025 

Принята к публикации 05.05.2025 
Аннотация
Цель. Показать ограничения биологического редукционизма со стороны автокоммуникации, осу-
ществляемой как на индивидуальном, так и на всеобщем уровнях. 
Процедура и методы. Анализируются вероятностные модели биологического редукционизма в 
сопоставлении с моделями контингентности, применяются историко-философские данные, ме-
тоды интерпретации дискурса и коммуникации, реконструкция и моделирование условий авто-
коммуникации. Процедурой становится поэтапная критическая проверка применимости редук-
ционизма к факту автокоммуникации.
Результаты. Сделан вывод о природе автокоммуникации как не сводимой к когнитивным опе-
рациям контингентной ситуации опыта. Последовательная критическая проверка показывает не-
сводимость опыта к его фиксациям, а также возможность превращения моделирований опыта 
в элементы опыта. Современный мир в эпоху языковых моделей искусственного интеллекта по-
зволяет проделывать такие операции текущего обогащения опыта, которые дают и новый стимул 
развития для религиозной философии. 
Теоретическая и/или практическая значимость. Показаны как гносеологические, так и онтологи-
ческие импликации автокоммуникации в её несводимости к когнитивным операциям. 

Ключевые слова: автокоммуникация, вероятность, детерминизм, контингентность, опыт, языко-
вые модели

Для цитирования: 
Марков А. В., Штайн О. А. «Хорёк Докинза» и автокоммуникация // Современные философские 
исследования. 2025. № 4. С. 18–26. https://doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-18-26.

Original research article

DAWKINS’ WEASEL AND AUTOCOMMUNICATION

А. Markov1, O. Shtayn2

1Russian State University for the Humanities, Moscow, Russian Federation 
2Ural Federal University named after the First President of Russia B. N. Yeltsin, Yekaterinburg, Russian 
Federation

Received by the editorial office 30.03.2025
Revised by the author 18.04.2025

Accepted for publication 05.05.2025
1

© CC BY Марков А. В., Штайн О. А., 2025.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

19

Abstract
Aim. To show the limitations of biological reductionism from perspective of autocommunication which 
is carried out at both individual and general levels. 
Methodology. Probabilistic models of biological reductionism are analyzed in comparison with models 
of contingency, historical and philosophical data, methods of discourse and communication interpreta-
tion, and reconstruction and modeling of autocommunication conditions are applied. The procedure 
becomes a stepwise critical test of the applicability of reductionism to the fact of autocommunication.
Results. It is concluded that the nature of autocommunication as a contingent situation of experience is 
not reducible to cognitive operations. Consistent critical verification shows the irreducibility of experi-
ence to its fixations, as well as the possibility of transforming modelings of experience into elements of 
experience. The present world in the era of linguistic models of AI allows such operations of ongoing 
enrichment of experience, which also provides a new developmental stimulus for religious philosophy. 
Research implication. Both epistemological and ontological implicita of autocommunication in its ir-
reducibility to cognitive operations have been presented in this work. 

Keywords: autocommunication, probability, determinism, contingency, experience, language models

For citation:
Markov, A. V., Shtayn, O. A. (2025). Dawkins’ Weasel and Autocommunication. In: Contemporary 
Philosophical Research, 4, pp. 18–26. https://doi.org/10.18384/2949-5148-2025-4-18-26.

Введение

Российский философ В. В. Бибихин 
(1938–2004) в одной из лекций говорил, 
что лучше обращать внимание не на текст 
Гегеля, а на примечания к нему. В ответ на 
недоумения студентов философ пояснил, 
что в тексте статьи или лекции философ 
следует тому порядку вопросов, который 
задаёт внешняя среда, сами условия озна-
комления публики с философией, тогда 
как в примечаниях философ проговари-
вается, даёт намёки на глубинный метод и 
глубинные интуиции. 

Здесь Бибихин вполне следовал тради-
ции изучения бессознательного в искус-
стве, от Аби Варбурга до Карло Гинзбурга, 
где бессознательные жесты художника 
скрыты от фальсификатора, подражаю-
щего стилю воспроизводимого оригинала. 
Например, фальсификатор идеально пере-
даёт колорит и выражения лиц, что не от-
личишь от оригинала, но форма уха или 
особенности мазка при изображении бли-
ка, т. е. те участки живописи, где художник 
меньше всего себя контролирует, позво-
ляют отмежевать подлинник от подделки. 
Примечания тогда и оказываются такими 
же бликами или росчерками, выдающими 
подлинные стремления философа. Смысл 

[1], след [2], выдача (сдача, разоблачение) 
[3] и предзнаменование [4] как взаимосвя-
занные части конструкции познания уже 
хорошо изучены знатоками Варбурга. 

Представители биологического ре-
дукционизма, Ричард Докинз (р. 1941) и 
Роберт Сапольский (р. 1957), приобрели 
всемирную известность не в последнюю 
очередь благодаря блестящему и остроум-
ному изложению идей. Полемический за-
дор, одновременная критика обыденных 
представлений и устойчивых обычаев ре-
лигиозных групп, поспешная типологиза-
ция воззрений противников и наглядность 
доводов, иногда даже прямая до откровен-
ной грубости – всё это может говорить о 
новом и удачном литературном стиле это-
го философского направления. 

Мы предполагаем, что внутри этого сти-
ля также есть основной текст, следующий 
условиям популярного представления до-
стижений естественных наук и обществен-
ных заявлений, не разделённым граница-
ми стран, и есть примечания, в которых 
такие авторы проговариваются о самом за-
ветном. На примере одного из примечаний 
Сапольского мы покажем, как именно не-
ожиданные черты или формулы подлин-
ности указывают на ограничения биологи-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

20

ческого редукционизма, и как совершенно 
парадоксальным образом позиция нового 
атеизма может обогатить религиозную 
философию. 

Хорёк вместо обезьяны,  
или свободна ли воля

Биологический детерминизм хотя и 
представлен разными исследовательскими 
программами даже у одного автора (мысль 
Ричарда Докинза, например, никогда не 
стояла на месте), говорит не о свободе 
воли, а об эпистемической ситуации от-
ветственности или когнитивной досто-
верности того, что мы сейчас совершаем 
поступок [5]. Споры вокруг этого вопроса 
нас здесь не занимают. Мы ставим про-
блему иначе: сама по себе эпистемическая 
или когнитивная ситуация подразумевает 
перебор вариантов и их исчерпание. Это 
могут быть два варианта, правильный или 
ложный поступок, но может быть и огром-
ное число вариантов, где мы не знаем о 
последствиях поступков и поэтому пере-
бирать варианты, пока мы получим ясное 
представление, что мы делаем, мы будем 
долго. 

Такие моральные дилеммы, в которых 
подразумевается долгий перебор вариан-
тов, вполне подразумеваются и христи-
анством. Так, притча о блудном сыне по-
казывает парадоксальное поведение отца, 
который прощает сына в моральном и 
организационном смысле за счёт правиль-
ного старшего брата, хотя никогда нельзя 
сказать, что сыну это прощение будет на 
пользу. Здесь отец явно перебирает разные 
варианты дальнейшего поведения сына, от 
ответной благодарности до новой неблаго-
дарности, и в конце концов останавливает-
ся на том варианте, в котором он видит в 
сыне нового хозяина дома. Т. е. он и пере-
бором возможностей приходит к милосер-
дию, но и постулированием новой роли 
сына, символическим закреплением его 
правильного поведения, принимает ито-
говое решение. О соотношении перебора 
возможностей и закрепления правильного 
сценария мы и будем далее говорить, пока-

зывая, что критика биологического редук-
ционизма возможна не только с позиций 
богословского персонализма [6], но и с не 
менее эффективных позиций философии 
контингентности, в которой тоже разли-
чают и сильный, и слабый варианты соци-
альных эффектов контингентности [7]. 

Далее мы условно называем сильной 
контингентностью ту, которая ставит под 
вопрос все наши прежние эпистемиче-
ские усилия, а слабой контингентностью 
ту, что дополняет эти усилия. В притче о 
блудном сыне отец располагает сильной 
контингентностью, а кающийся блудный 
сын – слабой контингентностью, но в кон-
це концов как система дом отца-сына ока-
зывается исполнением сильной контин-
гентности. 

Теорема о бесконечных обезьянах от-
носится к теории вероятности. Согласно 
этой теореме, бесконечное число обезьян, 
произвольно ударяющих по клавишам пи-
шущей машинки, за неограниченное время 
создадут рано или поздно полное собрание 
сочинений Шекспира. Главной проблемой 
такой теоремы оказывается то, что любая 
мельчайшая случайность обрекает на не-
удачу весь труд: обезьяна может набрать 
«Гамлета» верно до последней строчки, но 
в последней строчке ударить не на ту кла-
вишу, и нужно начинать создание полного 
собрания Шекспира заново. 

Но эта теорема может подвергнуться 
экспериментальной проверке: можно ис-
пользовать компьютерные генераторы 
случайных последовательностей знаков 
и программу, которая проводит свер-
ку получаемых комбинаций с текстами 
Шекспира. Здесь, заметим, такая сверка 
труда виртуальных обезьян уже имеет в 
виду не умение «начать сначала», а успехи 
обезьяны, которые могут относиться к се-
редине какой-то пьесы: если виртуальная 
обезьяна вдруг случайно набрала несколь-
ко строк «Гамлета», то её можно уже по-
хвалить. Но в любом случае проблема оста-
ётся, и Сапольский обозначает её так: при 
сверке результатов работы обезьян «среди 
этих рукописей найдётся тьма-тьмущая 
таких, которые до последней страницы 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

21

последней пьесы идеально воспроизводят 
Шекспира, а затем скатываются в ни на что 
не похожую тарабарщину» [8, c. 243]. 

Далее в этом же примечании 
Сапольский упоминает принцип «хорька», 
введённый Докинзом в книге «Слепой ча-
совщик» (1986). В этой книге Докинз до-
казывал, что самопроизвольные процес-
сы во Вселенной вполне могли породить 
имеющийся мир со всеми его сложными 
закономерностями. Докинз исходит из 
того, что теорема о бесконечных обезьянах 
подразумевает постоянные сбои без закре-
пления каких-то данных, без памяти, без 
сохранения опыта. Тогда как материя, го-
ворит Докинз, создаёт репликацию, и рано 
или поздно бессмысленные сочетания букв 
складываются в осмысленные, – и это ос-
мысленное сочетание и закрепляется, и 
становится неоспоримым, и обеспечива-
ет дальнейшее бытие и размножение ор-
ганизма. «Так долго получается в случае 
одноразового отбора случайной вариации. 
Теперь рассмотрим нарастающий отбор – 
насколько он будет эффективнее? Очень 
и очень намного! Гораздо эффективнее, 
чем мы, возможно, себе представляем в 
первый момент, хотя это почти очевидно, 
если мы подумаем над этим чуть более. 
Мы снова используем нашу компьютер-
ную обезьяну, но внесём критическое из-
менение в программу» [9, c. 95]. Работа 
тогда не идёт насмарку из-за одной ошиб-
ки, напротив, правильные решения закре-
пляются, а ошибки исправляются. Таким 
образом, эволюция для Докинза – это ряд 
микромутаций, «накопление небольших 
изменений» (как называется глава кни-
ги) при увеличении правильных решений 
(правильных букв) в ряду, в результате 
которых возникают победители и чемпио-
ны, которые и сопоставимы с правильно, 
грамотно написанными строками. Знаток 
бизнеса и брендирования сразу вспомнит 
выражение ДНК бренда, которое как раз, в 
отличие от философии бренда, ограничива-
ет число неправильных вариантов. 

Докинз процитировал строку из 
«Гамлета» “Methinks it is like a weasel”, 
где Гамлет оспаривает обыденный разум 

Полония, который сравнивает облака со 
знакомыми формами. Сравнение Докинза 
имеет в виду его атеистическую концеп-
цию – предположение о существовании 
высшего существа производится по ана-
логии: наподобие, как говорит Докинз, 
узнавания лика Иисуса среди облаков, тог-
да как на самом деле форма облака – это 
только некоторая условность, некоторая 
устойчивая форма, которая обеспечивает 
дальнейшее воспроизводство закреплён-
ных признаков. В этом для Докинза пози-
ция Гамлета состоит в том, что н ведёт себя 
как популяризатор науки, как тогдашний 
Докинз, в отличие от Полония, представ-
ляющего обыденные и привычные взгля-
ды на вещи. 

Выше Докинз пишет о формах облаков, 
постепенно вводя понятие нарастающе-
го отбора: «Мы не видим при этом такого 
ошеломляющего подобия, какое мы видим 
в биологических адаптациях – продукте 
нарастающего отбора. Подобие насекомо-
го листу растения или подобие богомола 
соцветию розовых цветов мы описываем 
как сверхъестественное, жуткое или захва-
тывающее. Подобие облака хорьку только 
слегка развлекает и достойно лишь при-
влечения внимания нашего компаньона. 
Не говоря уж о том, что мы, весьма веро-
ятно, тут же изменим своё мнение насчёт 
того, на что это облако похоже точнее» [9, 
c. 93]. Заметим здесь, что сами понятия 
«жуткого» или «захватывающего» психо-
аналитические, и имеют в виду те самые 
эффекты непроизвольности, контингент-
ности бессознательного, которые и выдают 
подлинное чувство. 

Для Докинза сходство облака и хорька – 
пример закрепления образа, что можно не 
следовать привычным способам прове-
дения случайных сходств, не оказываться 
в положении обезьяны, безрассудно сту-
чащей по клавишам, но рассудительно до 
провокационности оспорить общее мне-
ние. Но облака – как раз не самый при-
годный материал для этого: достаточно 
вспомнить, как Гёте в труде «Формы об-
лаков по Говарду» (1820) характеризовал 
визуальную составляющую облаков: не как 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

22

некоторый образ, указывающий на что-то, 
но как морфологическую характеристи-
ку порядка. Например, Гёте описывал пе-
ристые облака: «Каждый их узнает, когда 
они, подобные стаду идущих друг за дру-
гом барашков или похожие на распушён-
ный хлопок, показываются более или ме-
нее повторяющимися рядами» [10, c. 38]. 
Здесь Гёте отмечает закономерность, но не 
в смысле нарастающего отбора, а в смысле 
как раз сохранения контингентности, «бо-
лее или менее», внутри морфологии. Речь 
он ведёт не о субъективном зрении, но об 
объективной (сильной, ставящей под во-
прос наши прежние успехи в накоплении 
знаний) контингентности, встроенной в 
саму идею подобия или уподобления, как 
мультипликации, которая только за счёт 
зазора контингентности имеет эффект ре-
альности: мы говорим об облаках, а не о 
тумане и не о закрытом небе. Облака – это 
формы закрепления воды в небе, это ре-
альность, но не реальность фиксации, и в 
этом смысле «часовщик» у Гёте не слеп: это 
некоторый зазор внутри подобий и упо-
доблений, вдруг вводящий переменную 
реальности. Слабой контингентностью 
было бы говорить о том, что сходства в об-
лаке не ставятся в ряд, что они капризны, 
тогда как уликовый принцип, что облако 
выдаёт в себе ряд вроде ряда овец, оказы-
вается сильной контингентностью. 

Сапольский, цитируя Докинза, понима-
ет Гамлета не как человека, закрепляюще-
го какие-то свойства и приоткрывающего 
тайну эволюции, но как скептика в соот-
ветствии с дальнейшей шуткой Докинза, 
что облака не способны к естественному 
отбору. Сапольский пишет в том же при-
мечании, что Гамлет говорит, «ставя под 
сомнение об общей для всех реальности и 
бросая вызов обезьянам-машинисткам» [8, 
c. 243]. В тексте книги Докинза никакого 
вызова не упоминается, есть поиск про-
сто более эффективных средств. Докинз 
сначала обратился к маленькой дочери с 
просьбой имитировать обезьяну, потом 
использовал компьютерные коды. 

Дело в том, что Докинз и Сапольский 
спорят с различными вещами. Докинз по-

лемизирует с концепцией разумного замыс-
ла, в которой он видит просто нелепость, 
подразумевающую, что никакие биологи-
ческие качества не будут закреплёнными, 
они будут только регулироваться высшим 
разумом. Тогда как Сапольский, учитыва-
ющий и дальнейшую критику поведения 
религиозных людей, нападает на социаль-
ный конформизм, на дух Полония. Это 
определяет, что атеизм его книги заострён 
против именно ресурсов конформизма в 
религиозных сообществах: например, он 
подробно рассказывает об эксперименте, 
выявившем «преднастройку» [8, c. 273]. 
Грубо говоря, хотя благочестивые прак-
тики, например чтение Писания или по-
сещение религиозных собраний, вроде 
бы должны способствовать милосердию, 
верующие оказывались нетерпимее (к 
иноверцам или миноритарным группам), 
когда обращались к этим практикам, чем 
когда вели повседневную жизнь и разде-
ляли светскую этику. В заявлявших себя 
верующими говорил фундаментализм. На 
самом деле, эксперимент фиксировал со-
циальный конформизм, а не собственные 
эффекты практик. Отсюда привносимый 
смысл – противопоставление скептицизма 
Гамлета и конформизма Полония.

В чём-то модель Докинза напомина-
ет высказывание Шостаковича в ответ на 
травлю: «Вообще, музыка должна играть-
ся сразу же, тогда публика вовремя полу-
чает удовольствие, а композитору легче 
выразить то, что он хочет сказать. Если он 
ошибся, можно попытаться исправить это 
в следующей работе. А иначе получится та-
кая же ерунда, как с Четвёртой»1. Т. е. как 
раз уже промежуточные достижения хоро-
ши, потому что они вызывающие, а ошиб-
ки, исправленные в следующей работе, 
позволят создать каноническое собрание 
сочинений – тогда как слушателям нужна 
живость впечатлений, как и природе нуж-
на живость процессов. 

1	 Шостакович Д. Д. Свидетельство. Воспоминания 
Дмитрия Шостаковича, записанные и отредактиро-
ванные Соломоном Волковым (1979) [Электронный 
ресурс]. URL: https://testimony-rus.narod.ru/4.htm 
(дата обращения: 30.03.2025).



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

23

Но заметим, что как раз позиция 
Шостаковича здесь содержит вызов, ту 
самую сильную и усиленную провока-
цию Гамлета, которого вовсе нет в тексте 
Докинза, но который появляется в приме-
чании Сапольского. Забавно, что своё при-
мечание Сапольский завершает фразой 
«меня это страшно раздражает», т. к. тео-
рему о бесконечных обезьянах иллюстри-
руют чаще всего с помощью шимпанзе, ко-
торые не обезьяны, а гоминиды. Понятно, 
что как раз Сапольский, борясь против 
социального конформизма, хочет видеть 
эволюцию в её апофеозе, закреплении при-
знаков, на чём и держится его концепция 
отсутствия свободы воли: мы никогда не 
можем сказать, что именно в нашем по-
ведении эволюция уже использовала для 
своего движения.

Сапольский в своей книге доказыва-
ет отсутствие свободы воли, просто ис-
ходя из того, что никогда мы не можем 
отличить нашего решения от решения, 
продиктованного генетическими или со-
циальными механизмами. Собственно, 
оспорить подход Сапольского невозмож-
но исходя из того самого гамлетовского 
скепсиса. Но его можно оспорить исходя 
из представлений об автокоммуникации. 
Автокоммуникацию мы понимаем как по-
стоянное предпочтение сильной контин-
гентности слабой контингентности, выбор 
в пользу сильной контингентности. Хотя 
Лотман не сразу ввёл этот термин, свой-
ства автокоммуникации он описал уже в 
ранних работах. 

Так, Ю. М. Лотман в «Лекциях по струк-
туральной поэтике» (1964) говорит о ли-
рических повторах не просто как о закре-
плении, а как о появлении качественных 
изменений. В примечании он оговаривает, 
что говорит не о мотивном, а только об 
информационном анализе, а в основном 
тексте противопоставляет письменное 
и устное восприятие баллады: «Человек, 
привыкший к графическому восприятию 
текста, видя на бумаге повторение слова, 
полагает, что перед ним – простое удвое-
ние понятия. Между тем чаще всего речь 
идёт о другом, более сложном понятии, 

связанном с данным словом, но усложнён-
ном совсем не количественно.

Вы слышите: грохочет барабан,
Солдат, прощайся с ней, прощайся с ней,
Уходит взвод в туман, туман, туман,
А прошлое ясней, ясней, ясней...
(Б. Окуджава)

Второй стих совсем не означает пригла-
шения попрощаться дважды. В зависимо-
сти от интонации чтения он может озна-
чать: “Солдат, торопись прощаться, взвод 
уже уходит”, или “солдат, прощайся с ней, 
прощайся навсегда, ты её больше никог-
да не увидишь”, или “солдат, прощайся с 
ней, со своей единственной”. Но никогда: 
“Солдат, прощайся с ней, ещё раз прощай-
ся с ней”. Таким образом, удвоение слова 
означает не механическое удвоение поня-
тия, а другое, новое, усложнённое его со-
держание» [11, c. 106].

Как мы видим, Лотман противопостав-
ляет письменное считывание, т. е. закре-
пление в духе Полония или фундаментали-
стов, когда механическая мультипликация 
просто требует усилия, переходящего в на-
силие, и устное или слуховое считывание, 
включающая в себя автокоммуникацию. 
Ведь «ты больше никогда её не увидишь» 
или «ты моя единственная» – это внутрен-
няя речь, это разговор солдата с собой, эта 
внутренняя речь станет внешней речью, 
например, в признании «Ты моя един-
ственная», но «я больше никогда тебя не 
увижу» не может стать внешней речью. 

В позднейшей работе Лотман подроб-
но характеризует автокоммуникацию: 
«Механизм передачи информации в канале 
“Я – Я” можно представить следующим об-
разом: вводится некоторое сообщение на 
естественном языке, затем вводится неко-
торый добавочный код, представляющий 
собой чисто формальную организацию, 
определённым образом построенную в 
синтагматическом отношении и одновре-
менно или полностью освобождённую от 
семантических значений или стремящую-
ся к такому освобождению. Между перво-
начальным сообщением и вторичным ко-



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

24

дом возникает напряжение, под влиянием 
которого появляется тенденция истолко-
вывать семантические элементы текста как 
включённые в дополнительную синтаг-
матическую конструкцию и получающие 
от взаимной соотнесённости новые – ре-
ляционные – значения. Однако, хотя вто-
ричный код стремится превратить первич-
но значимые элементы в освобождённые 
от общеязыковых семантических связей, 
этого не происходит. Общеязыковая се-
мантика остаётся, но на неё накладывается 
вторичная, образуемая за счёт тех сдвигов, 
которые возникают при построении из 
значимых единиц языка ритмических ря-
дов различного типа. Но этим смысловая 
трансформация текста не ограничивается. 
Рост синтагматических связей внутри со-
общения приглушает первичные семан-
тические связи, и текст на определённом 
уровне восприятия может вести себя как 
сложно построенное асемантическое сооб-
щение. Но синтагматически высокоорга-
низованные асемантические тексты имеют 
тенденцию становиться организаторами 
наших ассоциаций. Им приписываются ас-
социативные значения. Так, всматриваясь 
в узор обоев или слушая непрограммную 
музыку, мы приписываем элементам этих 
текстов определённые значения. Чем более 
подчёркнута синтагматическая организа-
ция, тем ассоциативнее и свободнее ста-
новятся семантические связи» [12, c. 171]. 
Таким образом, Лотман как раз включает в 
автокоммуникацию не просто вызов, но и 
свободу, свободу назвать облако хорьком, 
хотя облака – это всего лишь узоры. Эта ав-
токоммуникативная свобода проявляется 
и на уровне индивидуальном, и на уровне 
всеобщем. Например, Роберт Сапольский 
решил написать свою книгу, может быть, 
под влиянием всех обстоятельств; но книга 
Сапольского в мироздании (в смысле «все-
го», всё, по-гречески в плероматическом 
смысле) – один из элементов свободного 
самоопределения мироздания. Таким об-
разом, свобода воли действует на уровне 
индивидуальном (в момент решения, как 
решение блудного сына вернуться) и уров-
не всеобщем (в момент собирания всего 

своего имущества, как решение отца вру-
чить власть над домом сыну, перстень, т. е. 
официальную печать). В остальных случа-
ях она может не действовать, но при этом 
её действие есть автокоммуникативное 
действие, противостоящее конформист-
ским предрассудкам. 

Заключение

Остановка эксперимента с бесконечны-
ми обезьянами и превращение его в экспе-
римент по закреплению признаков присут-
ствует и в массовой культуре наших дней. 
Достаточно указать на обе вышедшие ча-
сти фильма «Дюна» Д. Вильнёва, где пред-
ставлена смена разных религий через образ 
песка, состояние которого всегда контин-
гентно. Пророческая религия Джесики, 
основанная на мимесисе, отличается от 
мессианской религии Пола, в которой ва-
жен архив, – Пол, выпив яд червя, уже не 
просто знает будущее, но умеет соотносить 
прошлое, настоящее и будущее, т. е. созда-
вать особую мессианскую ситуацию, мес-
сианское время, исполнение времён. Но 
в конце концов обе религии должны сме-
ниться харизматической, исключающей 
борьбу за специи в песке. Тем самым, хотя 
и происходит закрепление признаков, т. е. 
закрепление в сознании Пола программы 
его действий, как ему действовать всё бо-
лее безошибочно, – он уже не «обезьяна», 
а «хорёк» Докинза – религиозность в этом 
мире «Дюны» сохраняется. Ведь в фильме 
говорится не только о ситуации конфор-
мизма и общего действия, но и о собствен-
ной предельной психологической ситуа-
ции Пола, который должен быть мессией, 
и о состоянии Вселенной, способной по-
рождать новые векторы и новые возмож-
ности борьбы за власть, накладывающиеся 
на технические возможности цивилизаций 
этой Веленной, но не сводящиеся к этим 
техническим возможностям. Т. е. опять 
есть и индивидуальная, и холистическая 
контингентность, тогда как яд песчаного 
червя можно понять как образ перехода от 
коммуникации к автокоммуникации. 



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

25

Бесспорно, развитие теории автокомму-
никации приведёт к новому пониманию 
тех проблем, которые поставили Докинз 
и Сапольский. Автокоммуникация может 
быть понята как первичная ситуация че-
ловека, который познаёт сначала саму воз-
можность производить новые действия, 
по Лотману, превращает узоры, намёки, 
некоторые внутренние заметки или вос-
поминания для себя, в обращение к себе, 
никак не следующее из предыдущего со-
стояния системы. Тогда «бесконечная 
обезьяна» просто создаёт осмысленный 
текст – он может быть абсурдистским, но 
он прочитывается как осмысленный, ком-
бинация клавиш порождает осмыслен-
ность намёков, например, можно прочесть, 
как замечает Лотман, сначала кажущуюся 
бессмысленной комбинацию букв как аб-
бревиатуру целой важнейшей фразы, на-
пример ЯТЛ – для влюблённого без объяс-
нений понятно, что это «Я тебя люблю». В 
автокоммуникации бесконечная обезьяна 
весьма скоро обретёт смысл своей жизни и 
деятельности.

Тогда как контингентность всего – это 
тогда вариант «хорька Докинза», т. е. не-
ожиданной провокации, когда всё, что 
мы знаем, может оказаться ещё лучше, ис-
править ошибки в следующем своём «вы-
пуске». Это имеет множество параллелей 
с богословским учением о действии по 
благодати: сами по себе добрые дела могут 
быть совершены без содействия благодати, 
но именно благодать, как нечто контин-
гентное, совершенно внезапное, позволяет 
этим действиям закрепиться в вечности и 
стать жизнью вечной. Благодаря такому 
«хорьку Докинза» можно лучше понять и 
ключевые богословские термины «спасе-
ния», «вечной жизни» и др., освободив их 
от некоторых обыденных или буржуазных 
импликаций, например, сводящих веч-
ную жизнь к потреблению вечной жизни. 
Таким образом, атеистическая философия 
Докинза и Сапольского вполне может по-
лучить продолжение в современной рели-
гиозной философии. 

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Ванеян С. С. Панофский, Гомбрих и смысл значения в искусстве и иконологии // Вестник 

Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета. Серия 5: Вопросы истории и 
теории христианского искусства. 2013. № 1 (10). С. 21–43.

2.	 Гусельцева М. С. Психология и история: от макроанализа к микроанализу [Электронный ресурс] //  
Психологические исследования. 2010. № 3. URL: https://psystudy.ru/num/article/view/927?articlesB
ySameAuthorPage=1 (дата обращения: 10.09.2025). DOI: 10.54359/ps.v3i10.927.

3.	 Котелевская В. Бульварный ангел истории: к «Труду о пассажах» Вальтера Беньямина // Versus. 
2022. Т. 2. № 3. С. 154–171.

4.	 Монин М. А. Между следом и предзнаменованием. Парадигма улик – как знание и как практика //  
Вопросы философии. 2020. № 4. С. 154‒166. DOI: 10.21146/0042-8744-2020-4-154-166.

5.	 Адамов М. С. Проблема эпистемической ответственности и её психофизиологические основания 
// Философия. Журнал высшей школы экономики. 2024. Т. 8. № 2. С. 205–228. DOI: 10.17323/2587-
8719-2024-2-205-228.

6.	 Хитрук Е. Б. Осмысление человека в контексте меметической теории религии: от «образа и по-
добия» к «транспортному средству» // Вестник Православного Свято-Тихоновского гуманитар-
ного университета. Серия 1: Богословие. Философия. Религиоведение. 2022. № 101. С. 118–135. 
DOI: 10.15382/sturI2022101.118-135.

7.	 Кралечкин Д. Предназначение и контингентность: после меритократии // Логос. 2023. Т. 33. 
№ 6 (157). С. 85–110.

8.	 Сапольский Р. Всё решено. Жизнь без свободы воли / пер. с англ. Г. Бородиной. М.: Альпина нон-
фикшн, 2025. 534 с.

9.	 Докинз Р. Слепой часовщик / пер. с англ. В. Гопко. М.: АСТ, 2024. 496 с. 
10.	 Гёте И. В. Неожиданный Гёте / сост. Г. М. Вайсман. М., СПб.: Летний сад, 2012. 157 с.
11.	 Лотман Ю. М. Лекции по структуральной поэтике // Ю. М. Лотман и Тартуско-московская семи-

отическая школа. М.: Языки русской культуры, 1994. С. 17–245.



ISSN 2949-5121 Современные философские исследования 2025 / № 4

26

12.	 Лотман Ю. М. Автокоммуникация: «Я» и «Другой» как адресаты (О двух моделях коммуникации 
в системе культуры) // Лотман Ю. М. Семиосфера. СПб.: Искусство-СПБ, 2000. С. 159–177.

REFERENCES
1.	 Vaneyan, S. S. (2013). Panofsky, Gombrich and the Meaning of Meaning in Art and Iconology. In: 

St. Tikhon’s University Review. Problems of History and Theory of Christian Art, 1 (10), 21–43 (in Russ.).
2.	 Guseltseva, M. S. (2010). Psychology and History: From Macroanalysis to Microanalysis. In: Psychological 

Research, 3. URL: https://psystudy.ru/num/article/view/927?articlesBySameAuthorPage=1 (accessed: 
10.09.2025) DOI: 10.54359/ps.v3i10.927.

3.	 Kotelevskaya, V. (2022). The Boulevard Angel of History: Toward Walter Benjamin’s Work on Arcades. 
In: Versus, 2 (3), 154–171 (in Russ.).

4.	 Monin, M. A. (2020). Between Trace and Omen. The Paradigm of Evidence: As Knowledge and as Practice. 
In: Questions of Philosophy, 4, 154–166. DOI: 10.21146/0042-8744-2020-4-154-166.

5.	 Adamov, M. S. (2024). The Problem of Epistemic Responsibility and Its Psychophysiological Foundations. 
In: Philosophy. Journal of the Higher School of Economics, 8 (2), 205–228. DOI: 10.17323/2587-8719-
2024-2-205-228 (in Russ.).

6.	 Khitruk, E. B. (2022). Understanding Man in the Context of the Memetic Theory of Religion: From 
“Image and Likeness” to “Vehicle.” In: St. Tikhon’s University Review. Theology. Philosophy. Religious 
Studies, 101, 118–135. DOI: 10.15382/sturI2022101.118-135 (in Russ.).

7.	 Kralechkin, D. (2023). Purpose and Contingency: After Meritocracy. In: Logos, 6 (157), 85–110 (in Russ.).
8.	 Sapolsky, R. Determined. The Science of Life Without Free Will. Moscow: Alpina Non-Fiction publ. 

(in Russ.).
9.	 Dawkins, R. The Blind Watchmaker. Moscow: AST publ. (in Russ.).
10.	 Goethe, J. W. (2012). The Unexpected Goethe. Moscow, St. Petersburg: Letniy Sad publ. (in Russ.).
11.	 Lotman, Yu. M. (1994). Lectures on Structural Poetics. In: M. Yu. Lotman and the Tartu-Moscow Semiotic 

School. Moscow: Yazyki russkoi kultury publ., pp. 17–245 (in Russ.).
12.	 Lotman, Yu. M. (2000). Autocommunication: “I” and “Other” as Addressees (On Two Models of 

Communication in the Cultural System). In: Lotman, Yu. M. Semiosphere. St. Petersburg: Art-SPB publ., 
159–177 (in Russ.).

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРАХ
Марков Александр Викторович (г. Москва) – доктор филологических наук, кандидат философских 
наук, профессор кафедры кино и современного искусства Российского государственного гуманитар-
ного университета;
e-mail: shtaynshtayn@gmail.com; ORCID: 0009-0004-1701-3147
Штайн Оксана Александровна (г. Екатеринбург) – кандидат философских наук, доцент кафедры со-
циальной философии Уральского федерального университета имени первого Президента России 
Б. Н. Ельцина;
e-mail: shtaynshtayn@gmail.com; ORCID: 0009-0004-1701-3147

INFORMATION ABOUT THE AUTHORS
Alexander V. Markov (Moscow) – Dr. Sci. (Philology), Cand. Sci. (Philosophy), Prof., Department of Cinema 
and Contemporary Art, Russian State University for the Humanities;
e-mail: markovius@gmail.com; ORCID: 0000-0001-6874-1073
Oksana A. Shtayn (Ekaterinburg) – Cand. Sci. (Philosophy), Assoc. Prof., Department of Social Philosophy, 
Ural Federal University;
e-mail: shtaynshtayn@gmail.com; ORCID: 0009-0004-1701-3147


